
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« فقه » خارج فقه » جهاد ابتدای

در تاریخ ۲۵ بهمن ۱۳۹۱

جهاد ابتداي
جلسه 30 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس جزییات آیه 1 تا 16 سوره توبه، دال بر مشروعیت جهاد ابتدای؛ 

در هفته گذشته عرض کردیم که ی از آیات که «قد یقال» به اینه دلالت بر جهاد ابتدای دارد، آیات اولیه سوره برائت است،
این 16 آیه را در بحث گذشته ی معنای اجمال و ی ترجمهی اجمال کردیم که در فضای این آیات، ذهن شریفتان قرار
هال نةٌ ماءرفرماید: (بم کنیم. در آیه اول خدای تبارک و تعال بررس ی یرد. حالا باید جزئیات مربوط به این آیات را یب

.(ينشْرِكالْم نم دتُّماهع الَّذِين َلا هولسر و

تبیین دو احتمال پیرامون شان نزول سوره مبارکه توبه از منظر محقق طبرس(ره)؛ 

البته قبل از آن باید احتمالات که در تاریخ و روایات، راجع به قضیه سوره برائت ذکر شده، این را هم اشارهای کنیم؛ صاحب
کتاب «مجمع البیان»(ره) مفرماید: تمام مفسران و ناقلین اخبار، اتفاق نظر دارند که این سوره را پیامبر(ص) اول به ابوبر
دادند که او برای مردم مه قرائت کند، بعد از او گرفتند و به امیرالمؤمنین(ع) دادند؛ ایشان مگوید: در اصل این مسئله هیچ
کس اختلاف نظر ندارد، اما در جزئیات و تفصیلش اختلاف وجود دارد. حالا بعض از آن احتمالات را که در کتاب «مجمع

البیان» آمده را مخوانم:

احتمال اول:

این است «أنه بعثه و أمره أن یقرأ عشر آیاتٍ من أول هذه السورة» پیامبر(ص)، ابوبر را فرستاد و دستور داد تا ده آیهی اول
این سوره را بخواند «و أن ینقض إل کل ذی عهدٍ عهده» با مشرکین که پیامبر(ص) عهد بسته بود «ینقض إل کل ذی عهد
عهده» یعن عهد خاتمه شده تلق بشود و بویند بین ما و شما عهدی نیست. «ثم بعث علیاً(ع) خلفه لیأخذها و یقرأها عل الناس
فخرج عل ناقة رسول اله(ص) حتّ أدرک أبابر بذی الحلیفه فأخذها منه» امیرالمؤمنین(ع) بر ناقهی پیامبر(ص) سوار شد و

تشریف بردند ذی الحلیفه، آنجا از ابابر گرفت و خود حضرت(ع) برای مشرکین قرائت کرد.

حال چه شد که پیامبر(ص) اول این سوره را به ابوبر داد تا بخواند و بعد از او گرفت؟ خود همین، هم گاه اوقات باید واقع
بشود که تا مردم افضلیت امیرالمؤمنین(ع) را بر ابوبر بفهمند. ول اگر از اول پیامبر(ص) مداد به امیرالمؤمنین(ع) که
حضرت این سوره را بخوانند، بعد مگفتند حالا ی از افرادی که آنجا پیامبر(ص) مصلحت دیده امیرالمؤمنین(ع) بوده است!
اما باید بیان شود که در خواندن این سورهی برائت در ابلاغ وح به مردم غیر از امیرالمؤمنین(ع) بعد از رسول خدا(ص) فرد
دیری صلاحیت ندارد، یعن اگر از اول به امیرالمؤمنین(ع) داده بود این نته مشوف و روشن نبود اما با این کار مشوف

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1635
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=1


شد.

ابابر دارد «رجع» برگشت «فقال هل نزل ف شء» به رسول خدا(ص) عرض کرد که چیزی درباره من نازل شده؟ «فقال
(ص) لا» حضرت(ص) فرمود نه، چیزی نیامده «إلا خیراً و لن لا یؤدی أن إلا أنا أو رجل من» حضرت(ص) فرمود: راجع به
تو مذمت نیامده، ول این مسئله خیل مهم است که «لا یؤدی أن إلا أنا أو رجل من»، از من آنچه که مربوط به وح است،
کس نمتواند نقل کند مر خودم یا «رجل من»، اینجا خیل دلالت روشن دارد که تو از اهلبیت من نیست و این وح را یا

باید خودم ابلاغ کنم یا «رجل منّ»، این ی احتمال.

احتمال دوم:

این است که آن زمان ابوبر از طرف رسول خدا(ص) ‐البته این احتمال را اهل سنت نقل مکنند‐ به عنوان امیرالحاج بوده و
از اول، رسول خدا(ص) مأموریت را به امیرالمؤمنین(ع) دادند که این سوره را حضرت امیر(ع) برای مردم بخواند «إنه قرأ عل
براءة» یعن سوره برائت «عل الناس و کان ابوبر امیراً عل الموسم». ول در نقل دیری آمده حت ابوبر به ذی الحلیفه هم
نرسیده بود «أخذها من اببر قبل الخروج» یعن قبل از اینه از مدینه بخواهد خارج شود «و دفعها إل عل و قال لا یبلغ أن إلا
أنا أو رجل منّ». در روایات ما آمده آن حرف که در کتب اهل سنت آمده که ابوبر در آن زمان از طرف رسول خدا(ص)
امیرالحاج بود، درست نیست؛ و آن زمان هم امیرالمؤمنین(ع) امیرالحاج بود و هم این سورهی برائت را مأمور به قرائتش بود،
صاحب کتاب «مجمع البیان» مگوید: «روی أصحابنا أن النب(ص) ولّ علیاً(ع) الموسم أیضاً» که «ایضاً» یعن علاوه بر
اینه مأمور کرد این سوره را بخواند، متول موسم هم امیرالمؤمنین(ع) قرار داد. باز نظیر آنچه که در فرض اول خواندیم در
کتب اهلسنت هم آمده، مثلا دارد «قال لا یذهب بهذا إلا رجل من أهلبیت» باید ی کس که از اهلبیت من باشد این کار را

انجام بدهد، این ی نته.

سوال بعد این است که امیرالمؤمنین(ع) فقط آمد این سورهی برائت را برای مشرکین خواند، آیات سوره برائت را قرائت کرد، یا
علاوه بر آن مطالب دیری هم فرمود؟ اینجا در کتب اهلسنت فرزند ابوهریره از خود ابوهریره نقل مکند که «کنت اُنادی مع
جالْح موالنَّاسِ ي َلا هولسر و هال نذانٌ ما کرد به مشرکین (وامیرالمؤمنین(ع) داشت اعلام م حین أذّن المشرکین» وقت عل
خیل شد، یعنمقداری خشن م صدای حضرت(ع) ی وقت ان إذا سهل صوته» یعنگوید: من هم آنجا بودم «فم ( اكبرِ
رسا نمشد و نمتوانست با صدای بلند بوید «فیما ینادی دعوت مانه» ابوهریره ادعا مکند من جای او این را مگفتم، پسر
ابوهریره مگوید چه مگفت؟«یا أبا، أی شء کنتم تقولون، قال کنّا نقول: لا یحج بعد عامنا هذا مشرک» سوره برائت در سال
نهم هجرت نازل شده که سال دهم هم سال حجة الوداع بود و سال یازدهم پیامبر(ص) از دنیا رفتند. در سال نهم هجرت که
امیرالمؤمنین(ع) رفتند برای مشرکین مه این سوره را بخوانند فرمودند «لا یحج بعد عامنا هذا مشرک» مشرک دیر نباید حج
انجام بدهد «و لا یطوفن بالبیت عریانا» کس نباید لُخت به این بیت طواف کند «و لا یدخل البیت إلا مؤمن» بعد «و من کانت
بینه و بین رسول اله(ص) مدةٌ فإنّ أجله إل أربعة أشهر» کس که عهدش با رسول خدا(ص) تا ی زمان است این تا چهار ماه
نم رِيءب هنَّ الکنیم. (فإذا انقضت الاربعة الاشهر ارا معنا م ( است که مرسیم این (فَسيحوا ف ارضِ اربعةَ اشْهرٍ

.( ولُهسر و ينشْرِكالْم

بررس چهار نتهی مهم در محل نزاع؛

)، قبلا هم عرض کردیم، «هذا» یعن این کلام که الآن مگوئیم و هولسرو هال ناءةٌ مرفرماید: (بدر آیه اول، خداوند متعال م
نم دْتُماهع الَّذِين ؟ (ابرائت از ناحیه خدا و رسول(ص) است، به چه کس ،( هولسرو هال ناءةٌ مرکنیم (بکه م این اعلام

الْمشْرِكين)، حال چند نته در این آیه باید بررس شود.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=1


نته اول: تبیین مراد از معنای برائت؛

برائت یعن چه؟

الف. معنای لغوی: ما وقت به لغت مراجعه مکنیم برائت را به عنوان «انقطاع العصمة»، پرده اگر قطع شود «قطع العصة» که
من تا به حال خودم را ملتزم مدانستم که تو را حفظ کنم اما حالا دیر ملتزم نمدانم، این را مگویند برائت. راغب در مفردات
مگوید: «اصل البرء و البرائة و التبری» معنایش چیست؟ «التفص مما یره مجاورته» تخلص از آنچه که همراه با آن مورد
خواهم همراهش باشم کراهت دارم. مرض یمرض را نم گوئیم «برئت من المرض» یعنه مکراهت انسان است مثل این

چیزی است که مورد کراهت انسان است، برء از مرض یعن تخلّص از مرض؛

ب. معنای اصطلاح: حالا برائت که معنای لغویاش همان «انقطاع العصمة» است، اینجا معنایش «رفع الأمان» است،
شند، جننسبت به این مشرکین بود که اینها را ن تا حالا از جانب خدا و رسول(ص)، امان انقطاع الامان» است، یعن»

ننند، ول حالا «انقطاع الأمان و رفع الامان» است.

نته دوم: تبیین مراد آیه اول از منظر علامه طباطبای(ره)؛

مرحوم علامه طباطبای(ره) مفرماید: «فالمراد بالآیة القضاء برفع الامان» یعن خدا دارد حم مکند که دیر امان برداشته
شد. از چه کس امان برداشته شد؟ اینه امان برداشته شد به این معناست که خون اینها هدر است و اینها دیر محترم نیست،
به کسان ( ينشْرِكالْم نم دْتُماهع الَّذِين ؟ (ابه چه کس « هولسرو هال ناءةٌ مرندارد، «هذا ب نه خونشان و نه مالشان احترام
که شما با آنها عهد دارید، پیمان دارید از مشرکین. عرض کردیم این شانزده آیه، سه گروه را بیان مکند.ی گروه مشرکین که
) خطاب مؤمنین یا پیامبر(ص) و یا مجموع اینهاست که ظهور در این دارد که دْتُماهبا رسول خدا(ص) عهد بسته بودند، (ع
مجموع شما، یعن پیامبر(ص) و مؤمنین با اینها عهد بسته بودید. «هذا براءةٌ» یعن ما دیر با شما عهد نداریم، یعن از ناحیهی

خدا، مآید این عهدی که بین مؤمنین و مشرکین بوده را برمدارد و مشند!

نته سوم: تبیین سه احتمال پیرامون علت نقض عهد از جانب خدا و رسول(ص)؛

اینجا این سؤال مطرح است که این چه وجه دارد که خدای تبارک و تعال بیاید نقض عهد کند و یا رسول خدا(ص) با
مشرکین که عهد بسته الآن بوید: «عهد همچون عدم عهد است»!؟ ما قبلا عهد بستیم که خون شما محترم اما حالا دیر عهدی
شود رسول خدا(ص) یاپو افتادند، چطور ممقداری به ت است که مفسران اینجا ی سؤال شود؟ این ینداریم، چطور م
عهدی با مشرکین بسته، حالا الآن خدا مفرماید: (براءةٌ من اله ورسوله الَ الَّذِين عاهدْتُم من الْمشْرِكين)، برائةٌ یعن ما نقض

مکنیم آن عهدی که با شما مشرکین بستیم.

تبیین سه پاسخ به سؤال از منظر شیخ طبرس(ره)

صاحب کتاب «مجمع البیان» سه جواب در اینجا داده؛ سؤال را این طوری مطرح کرده «کیف یجوز أن ینقض النب(ص)
العهد؟» پیامبر(ص) چطور متواند عهدی که با مشرکین بسته را نقض کند؟ که سه احتمال یا سه جواب مدهد:

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=4


جواب اول: تعلیق زمان عهد تا نقض اله؛

مگوید «إما أن یون العهد مشروطاً بأن یبق إل أن یرفعه اله تعال علیه» محتمل این است این عهدی که رسول خدا(ص) با
مشرکین بسته بوده زمانش را تا زمان که خدا این عهد را بردارد معلّق و مشروط کرده، به مشرکین فرموده: ما با شما عهد داریم

تا هر زمان که خدا فرمود این عهد را بردارید.

جواب دوم: تعلیق زمان عهد به خیانت و پیمان شن مشرکین؛

«إما أن یون قد ظهر من المشرکین خیانةٌ و نقض» خدا که مفرماید: «هذا برائة»، چون قبلش مشرکین خیانت کردند و پیمان
را شستند، حالا که آنها پیمان را شستند پس «أمر اله سبحانه بأن ینقض إلیهم عهدهم»، خدا هم مفرماید: شما هم عهدشان

را جلوی خودشان بینداز و بهم بزن.

جواب سوم: تعلیق زمان عهد به انقضاء مدت؛

فرموده «إما أن یون موجلا إل مدة فتنقض المدة» این موجل به ی مدت بوده و مدت هم گذشته.

بعد مرحوم طبرس(ره) مفرماید: راجع به احتمال اول که گفتیم، روایت داریم «و قد وردت الروایة بأن النب(ص) شرط علیهم
ما ذکرناه» که پیامبر(ص) فرموده: این پیمان تا زمان باشد که خدا وح بفرستد و آن را بردارد.

راجع به احتمال دوم هم روایت داریم «قد روی أیضاً أنّ المشرکین کانوا قد نقض العهد أو هموا بذل فأمره اله سبحان أن
ینقض عهودهم» روایت داریم که مشرکین یا این کار را کردند و پیمان شن کردند و یا تصمیم گرفته بودند بر شستن پیمان،

یعن تصمیم که قریب به فعلیت بود و مسلّم مخواستند پیمان شن داشته باشند.

البته همین مطلب را مرحوم علامه طباطبای(ره) هم دارند. مرحوم علامه طباطبای(ره) مفرمایند: در همین سوره توبه بعد از
قوم اگر خوف داری که ی ( هِملَيانَةً فَانْبِذْ ايخ مقَو نم ا تَخَافَنماچند آیه علت را بیان کرده. در سوره انفال آیه 58 نیز دارد (و
در پیمانشان خیانت کنند (فَانْبِذْ الَيهِم) تو هم عهد را جلوی آنها بینداز. جای که هنوز اینها پیمان نشستند، اما رسول خدا(ص)
خوف شستن و خیانت را مدهد، علامه(ره) مفرماید: این هم ی از جاهای است که رسول خدا(ص) متواند پیمان را
بشند، یعن در آنجای که خوف خیانت در پیمان هست ولو هنوز مشرکین پیمان را نشستند، باز متواند این کار را انجام

بدهد.

شود از این تنقیح مناط کرد یا این فراز فقط در باب قضیهی مشرکین بوده و اختصاص به همان مورد دارد؟ یعنحال آیا م
ی کس بوید ما از این آیه استفاده مکنیم اگر با کس عهدی بسته بودیم تا وقت خوف این پیدا کردیم که او مخواهد بشند،
ما هم جایز باشد بشنیم! نمشود چنین تنقیح مناط را کرد ول در مورد مشرکین بوده. پس چون وثوق به عهد اینها نیست و
اینها اکثرشان هم قبلا مخالفت کردند و میثاق را شستند خدای تبارک و تعال «عند مخافة الخیانة» هم اجازهی ابطال عهد را

مدهد.

مرحوم علامه طباطبای(ره) مفرمایند: ی قیدی دارد در جای که مشرکین خوف خیانت دارند، رسول خدا(ص) و مؤمنین
متوانند پیمان را بشنند اما مشروط به اینه این نقض را به مشرکین ابلاغ کنند، «هذا برائةٌ»، (براءةٌ من اله ورسوله)، یعن به
مشرکین اعلام مکنند که ما پیمانمان را با شما شستیم، و بین ما و شما پیمان نیست و امان برداشته شد و خون شما و مال

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=58
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=58
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=4


شما در نزد ما احترام ندارد. پس مجرد اینه خوف خیانت باشد این اجازه را نمدهد که این پیمان را بشنند مر اینه به
مشرکین هم چنین اعلام کنند و بویند ما از شما خوف خیانت داریم و لذا پیمان را مشنیم.

نته چهارم: بررس دو مطلب پیرامون علت مهلت ده چهار ماهه به مشرکین؛

معنای آیه تا اینجا این شد که (براءةٌ من اله ورسوله الَ الَّذِين عاهدْتُم من الْمشْرِكين) یعن اعلام رفع امان از ناحیهی خدا و
رسول به مشرکین که مؤمنین با آنها پیمان و عهد دارند که به این معناست که دیر عهدی نیست (فَسيحوا ف ارضِ اربعةَ

اشْهرٍ) به اینها چهار ماه مهلت داده شد بروند سیر کنند. حال این (اربعةَ اشْهرٍ) چیست و چرا؟

مطلب اول: تبیین دو قول در تطبیق زمان چهار ماه؛

ی اختلاف دارند که این (اربعةَ اشْهرٍ) از چه زمان بوده؟
قول اول: بعضمگویند: از روز عید قربان، چون این سوره برائت را در ایام ذی الحجه امیرالمؤمنین(ع) بر مشرکین خواندند،
از روز عید قربان در ذی حجه، محرم، صفر، ربیع الاول تا دهم ربیع الثان که مشود چهار ماه؛ این ی احتمال که خیلها

گفتند. از امام صادق(ع) هم چنین روایت در این مورد داریم.

قول دوم: بعض گفتند که این چهار ماه از اول شوال تا آخر محرم است.

مطلب دوم: تبیین جریان مهلت ده چهار ماهه، از منظر روایات؛

حال این قضیهی چهار ماه چیست؟ از مجموع روایات چند احتمال در اینجا استفاده مشود:

احتمال اول: ی اینه عهدی که رسول خدا(ص) با مشرکین داشت اصلا مدّت نداشته حالا که مدّت نداشت، خدا مفرماید
چهار ماه به اینها مهلت بده، بعد از این مدت اگر اسلام آوردند فبها و اگر اسلام نیاوردند خونشان هدر است.

احتمال دوم: بعضها عهدشان مدتدار بوده، آن وقت آنهای هم که مدت دار بوده اگر بیش از چهار ماه است که خدا مفرماید
این عهد را کم کنید و مدتش را بیاورید تا چهار ماه، ول اگر کمتر از چهار ماه بوده، خدا فرموده ببر تا چهار ماه.

پس ی ملاک و ضابطهی معین را خداوند برای تمام این گروهها قرار داده، آن گروههای که عهدشان مدّت ندارد، مدّتش بیشتر
یا کمتر از چهار ماه است، مفرماید تا چهار ماه مهلت دارند در زمین سیر کنند و حوائج خودشان را به دست بیاورند، «فإن
نقضت هذه المدّة و لم تسلموا إنقطعت العصمة عن دمائم»، اگر این مدّت گذشت و شما اسلام نیاوردید دماء شما و اموال

شما احترام ندارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=2

