
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۱ اردیبهشت ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 94 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

حديث چهارم از اخبار استصحاب: روايت محمد بن مسلم

ملاحظه فرمودید که صحیحهی ثالثه زراره هم دلالت بر استصحاب نداشت اما صحیحهی اول و ثانیه تا به حال دلالتشان بر
استصحاب تمام بود، برخلاف امام رضوان اله تعال علیه و مرحوم محقق خوئ و مرحوم والدمان قدس سرهما که اینها

پذیرفتهاند این صحیحه ثالثه بر استصحاب دلالت دارد، اما ملاحظه شد که این دلالت تام نیست.

حدیث چهارم از اخبار استصحاب روایت محمد بن مسلم است که این روایت محمد بن مسلم را هم در خصال نقل کرده و هم
.ر از کتب حدیثدی در برخ

 از امام صادق عن اب عبداله (ع) «قال امیرالمؤمنین(ع) من کان عل یقین فش فالیمض عل یقینه فإن الش لا ینقض
الیقین»

 این بر حسب آن است که در خصال آمده، حدیث اربعه مائه صفحه 619. اما در مستدرک الوسائل جلد 1 صفحه 31 باب اول
از ابواب نواقض وضو، دو تا تعبیر دارد که با این نسخه تفاوت دارد، آنجا آمده «من کان عل یقین»، به جای «فش» دارد
«فأصابه ش، فلیمض عل یقینه» به جای «فإن الش لا ینقض الیقین» فرموده «فإن الیقین لا یدفع بالش»، این دو نسخه از

ی روایت واحده است.

بحث سندی

 در سند این روایت قاسم بن یحی قرار دارد، مرحوم علامه در خلاصه، قاسم بن یحی را تضعیف کرده است. یعن علاوه بر
اینه موثق نیست مورد تضعیف هم واقع شده است. البته چون گفتهاند قبل از علامه تنها کس که قاسم بن یحی را تضعیف
کرده ابن غضائری هست و این تضعیف که علامه کرده مستند به تضعیف ابن غضائری است لذا از این جهت گفتند خیل مهم

نیست.

اما نته این است که معلوم نیست که تضعیف علامه مستند به تضعیف ابن غضائری باشد شاید به جهت دیری و از راه دیری
علامه پ به ضعف قاسم بن یحی برده لن آنچه که این تضعیف را موهون مکند نقل ثقات و بزرگان از قاسم بن یحی است که
ما نقل اجلا را در توثیق کاف نقل اجلا را قبول ندارند ول از بزرگان مثل مرحوم آقای خوئ است. برخ حالا این مبنای رجال

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مدانیم، آن وقت اگر اجلا نقل کنند دیر نمتوانیم بوئیم نقل اجلا با تضعیف علامه تعارض مکند بله نقل اجلا تضعیف را
موهون مکند و در نتیجه مورد اعتماد واقع مشود. به نظر ما سند قابل اعتماد است.

بحث دلال: ديدگاه شیخ انصاری

 اما از نظر دلالت روایت اینجا مرحوم شیخ اعظم انصاری اعل اله مقامه الشریف فرموده صدر روایت ظهور دارد در قاعدهی
یقین. بعد در آخر فرموده ذیل روایت ظهور در استصحاب دارد و ظهور ذیل را بر ظهور صدر مقدّم کرده و در نتیجه شیخ

انصاری آخر الامر قائل مشوند به اینه این روایت دلالت بر استصحاب دارد.

برخ ادعا کردند که اصلا صدر روایت ظهور در قاعدهی یقین ندارد تا ما بیائیم راه شیخ را ط کنیم و بوئیم ظهور زید مقدّم بر
ظهور صدر است.

یقین رسیم؟ در صدر روایت دارد «من کان علکنیم ببینیم به چه نتیجهای م بررس بنابراین این روایت را باید صدراً و ذیلا 
فش» فاء دلالت بر ترتیب زمان دارد، مرحوم شیخ مفرمایند که ما از این «من کان عل یقین فش» دو ظهور استفاده
مکنیم بله ی صراحت و ی ظهور از آن استفاده مکنیم. صریح در این است که زمان یقین و زمان ش مختلف است،
این دو صفت (یقین و ش) دو زمان مختلف دارند. اول مفرمایند ظهور در این دارد چون مگوید «من کان عل یقین» بر
صفت یقین بوده، الآن «ف» دلالت بر ترتیب زمان دارد، ش مکند یعن وصف ش در ی زمان دیری واقع مشود، آن
وقت این مقدمه را قرار مدهند که این دو تا (یقین و ش) اجتماعشان در زمان واحد نسبت به متعلّق واحد محال است، اما
حالا که ما گفتیم روایت ظهور در اختلاف دو زمان دارد، مگوئیم ظهور در اتحاد متعلّق هم دارد، یعن یقین آمده به عدالت زید
در روز جمعه. روز شنبه ش مکند در همان عدالت روز جمعه، قاعدهی یقین در ذهن شریفتان هست اول سال که بحث
استصحاب را شروع کردیم فرق بین قاعدهی یقین و استصحاب را از چند جهت گفتیم، قاعدهی یقین را ش ساری مگویند،
یعن شما ش که پیدا مکنید به همان متعلق یقین سابق سرایت مکند. پس شیخ مفرماید ما بیائیم اینطور بوئیم که روایت
ظاهر است یا بالاتر، صریح است اولا در اختلاف زمان یقین و ش و ثانیاً در اتحاد متعلّق. اگر این دو تا درست شد روایت
ظهور در قاعدهی یقین پیدا مکند، من کان عل یقین فش این صدر کاملا ظهور در قاعدهی یقین پیدا مکند و ارتباط به

استصحاب ندارد.

بعد مرحوم شیخ «اللهم إلا أن یقال» مآورند و مفرمایند مر اینه ما بیائیم این متعلق یقین را از زمان مجرد کنیم؛ مفرمایند
«کان عل یقین» این «کانَ» فعل ماض است یعن در زمان گذشته یقین بوده «کان عل یقین»، بوئیم باید متعلّق یقین را از
این زمان مجرد کنیم مفرمایند اگر ی کس گفت کنت متیقّناً بعدالة زید، این ظهور در چه دارد؟ ظهور در این دارد که مگوید
من یقین به خود عدالت داشتم، زمان گذشته به عنوان قید برای او نیست! به عنوان ظرف برای او است. ظرف این یقینش گذشته
است اما این عنوان قیدیـت ندارد، یعن نمخواهد بوید عدالت زیدِ گذشته مقید به زمان گذشته، یقین من بوده، متعلق یقین من
بوده، ظرف یقینش بوده. من یقین داشتم دیروز به عدالت زید. این زمان گذشته ظرف است برای این متعلق اما قیدیت ندارد. در
به همان عدالت، وقت کند یعنوئیم به همان متیقّن مجرد از زمان تعلق پیدا مرا ب شود شعارض م نتیجه الآن هم که ش

به همان متیقّن مجرد از زمان تعلق پیدا کرد مشود استصحاب.

پس شیخ با ی «اللهم إلا أن یقال» مخواهد بوید ما اگر زمان را قید قرار بدهیم، ظهور در قاعدهی یقین دارد بوئیم «من کان
عل یقین» یعن این یقین به هر چیزی در آن زمان مقید به آن زمان است، این ظهور در قاعدهی یقین پیدا مکند اما اگر بیائیم
این را مجرد از قیدیت کنیم و بوئیم زمان گذشته فقط ظرف برای این متعلق یقین بوده، قیدیت در کار نیست. آن وقت اینطور
مشود که ی عدالت زید را یقین داشته و الآن هم در عدالت، نه در عدالت در آن زمان، در اصل عدالت که مشود بقاء آن،



الآن ش پیدا مکند.

خود شیخ ی «فافهم» دارد، این «فافهم» ی وجهش این است که جناب شیخ بحث این است که اصلا متعلّق در روایت
نیامده و خود آنهای که این روایت را مخواهند حمل بر قاعدهی یقین کنند مگویند عدم ذکر متعلق قرینةٌ عل وحدة المتعلق،
یعن متعلق یقین و متعلق ش ی است، وقت ما متعلّق یقین و متعلق ش را ی قرار دادیم دیر چه فرق مکند ما زمان را

ظرف قرار بدهیم یا زمان را قید قرار بدهیم؟

 بعبارة اُخری شما اگر مخواهید استصحاب را درست کنید باید ی راه را ط کنید که متعلقها مختلف شود، بوئیم یقین به
گرفتیم، گفتیم یقین به عدالت، ش شود. اما اگر ما متعلقها را یدر بقاء عدالت، متعلقها مختلف م حدوث عدالت و ش
در عدالت، متعلق هر دو هم ی است نه ی حدوث است و دیری بقاست، اگر ی گرفتیم مشود قاعدهی یقین، خواه شما

زمان را نسبت به متیقّن ظرف قرار بدهید و یا زمان را نسبت به متیقّن قید قرار بدهید.

فإن الش یقین کنیم که ذیل روایت دارد فلیمض علاه مبه ذیل روایت ن فرمایند ما وقتمرحوم شیخ در ذیل فرمایششان م
لا ینقض الیقین، این دو تا یقین ظهور در یقین فعل دارد، یعن این یقین فعل را نقض نن، بنا را بر همین یقین فعل بذار، پس
باید ی یقین موجود باشد. در حال که در قاعدهی یقین وقت ما مگوییم ش عنوان ش ساری را دارد، اصلا ش ساری
مآید یقین را نابود مکند، مگویم من یقین داشتم به عدالت زید در روز جمعه، الآن ش در همان عدالت روز جمعه دارم! پس

یقین وجود ندارد که بخواهد بنا را بر آن بذارد، در حال که ذیل روایت مگوید فلیمض عل یقینه.

لذا شیخ مفرماید این ظهور ذیل روایت در استصحاب است، ظهور صدر در قاعدهی یقین است، ما مآئیم با ظهور ذیل از
ظهور صدر روایت رفع ید مکنیم، رفع ید به چیست؟ مگوئیم چون در استصحاب معمولا زمان یقین و ش مختلف است،
قبلا مرر گفتیم آنچه که مقوم استصحاب است این است که متعلّق یقین و ش باید در دو زمان باشد، عدالت روز جمعه و
عدالت روز شنبه. اما یقین و ش متواند در ی زمان واحد باشد. امروز روز شنبه است من الآن یقین پیدا مکنم زید روز
کنم، در استصحاب زمان یقین و شکنم که امروز عادل هست یا نه؟ استصحاب مپیدا م جمعه عادل بوده و الآن هم ش
متواند مختلف باشد. به این معنا یقین اول باشد و بعد ش، متواند در ی زمان واحد باشد یا حت مشود زمان ش اول
باشد و زمان یقین دوم باشد. من امروز در عدالت زید در روز شنبه ش مکنم، فردا که یشنبه است یقین مکنم به عدالت
است. اما خود یقین و ش روز جمعهاش. پس در استصحاب آنچه که معتبر است اختلاف زمان متعلّق یقین و متعلق ش
زمانش هر چه مخواهد باشد! آن وقت بوئیم صدر روایت که مگوید من کان عل یقین فش، چون غالب موارد استصحاب
این چنین است، غالباً زمان یقین مقدّم بر زمان ش است، لذا با ذیل رفع ید مکنیم از ظهور صدر روایت، در نتیجه شیخ

بالأخره در آخر دلالت روایت بر استصحاب را مپذیرد.

سؤال که فقط وجود دارد همین است که ما به شیخ بوئیم شما چرا ظهور ذیل را بر ظهور صدر مقدم مکنید و چرا عس
عمل نمکنید؟ چرا ظهور صدر را مقدم بر ظهور ذیل نمکنید؟

شیخ مخواهند بویند آنچه که متعارف در محاورات است این است که همیشه ذیل را قرینه برای صدر قرار مدهند، شیخ این
را مخواهد بوید. یا شیخ مخواهد بوید نه، ظهور ذیل اقوای از ظهور صدر است.

گوئیم قبول نداریم چون در محاورات مواردی داریم که صدر را قرینه برای ذیل قرار دادند، یا در بعضاگر مطلب اول باشد م
از آیات شریفه داریم که یا ایها الذین آمنوا را قرینه قرار مدهند بر ی ذیل در خود آیه شریفه، یا موارد دیر. آن کلّیت ندارد،
ما قانون نداریم که ظهور الذیل مقدّم عل ظهور الصدر مطلقا! فقط راه دوم است. اگر شیخ ادعا کند ظهور ذیل اقوای از ظهور



گوید باید یقین باشد تا فلیمض علوئیم ذیل تقریباً صریح در استصحاب است، ماست که ب صدر است، این حرف خوب
یقینه، باید یقین باشد تا ش او را نقض نند، اگر این شد این فرمایش را ما مپذیریم مگوئیم بله، اگر هر ماهیت ظهور شد

درست است.

اینجا چند مطلب هست که باید دنبال کنیم، ی مطلب مرحوم آخوند است که در کفایه اصلا اصل اینه این صدر روایت ظهور
در قاعدهی یقین داشته باشد را قبول ندارد. ایشان مفرماید کلمهی یقین طریق برای متیقّن است، چون بین یقین و متیقّن همیشه
ی اتحادی وجود دارد به جای اینه بویند من کان عل متیقن، مگویند من کان عل یقین! لذا آخوند چنین مطلب را در کفایه
بیان فرموده که یقین طریق برای متیقّن است و مفرماید این استعمال هم استعمال شایع است چون بین یقین و متیقّن اتحاد
وجود دارد. در نتیجه آخوند مفرمایند صدر روایت مگوید من کان عل متیقن فش، پس زمان متیقّن و مشوک جدا
مشود، اگر اینطور شد این مشود قاعدهی استصحاب، اینجا بر آخوند اشال وارد است که شما از کجا مگوئید کلمهی یقین
طریق برای متیقّن است؟ مرحوم والد ما رضوان اله تعال علیه در کتاب سیری کامل در اصول فقه جلد چهاردهم صفحه 278،
مفرماید آنجای که شما این جمله را بویید الیقین حجةٌ، این حجیت وصف برای یقین است، ایشان مفرمایند که این روایت
الش لا ینقض الیقین یا من کان عل یقین، این ظهور در همین دارد که وصف برای خود یقین است، بر خود یقین امام(ع)

مخواهد ی حم را بار کند. لذا این فرمایش مرحوم آخوند را مگویند فرمایش درست نیست.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


