
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۰۷ اردیبهشت ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 88 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

توضيح ديدگاه محقق نايين

عرض کردیم کلام نائین دو قسمت دارد؛ قسمت اولش را بیان کردیم که در قسمت اول نائین فرمود ما در این صحیحهی ثالثهی
زراره لا ینقض الیقین بالش را به استصحاب معنا مکنیم و مقصود از یقین را بوئیم همان یقین به عدم اتیان رابعه است اما
فرمودند خود این استصحاب اقتضا ندارد که این رکعت متصلا بیاید یا منفصلا. فرمودند ما آن ادلهای که دلالت دارد بر اینه
حم واقع اول در میان رکعات این است که این رکعات نماز باید متّصلا بیاید آن ادله را در اینجا تقیید مزنیم با آنچه که به
عنوان نماز احتیاط وارد شده یا در بعض از تعبیراتشان این بود اطلاق لا تنقض را تقیید کنیم، فرمودند خود مدلول استصحاب

نه اقتضای اتصال دارد و نه انفصال. اما اطلاق لا تنقض اقتضای اتصال دارد ما بیائیم این اطلاق لا تنقض را تقیید کنیم.

در قسمت دوم با ی «بل» ترق مفرمایند اصلا لا نسلّم که اطلاق لا تنقض چنین اقتضای داشته باشد. ما با استصحاب به
نهایت مطلب که مرسیم این است که این مصلّ رابعه را نیاورده و باید ی رکعت بیاورد. از این مرحله به بعد فراتر نمرویم،
نه خود استصحاب نه اطلاق آن اقتضای ندارد که متّصلا بیاید یا منفصلا. استصحاب و اطلاق استصحاب مگوید این رابعه را
نیاورده و باید رابعه بیاورد، ی رکعت باید بیاورد! اما چون وظیفه نسبت به این ی رکعت تابع جعل شرع است. آنچه
رکعت نماز احتیاط منفصلا ر کرده این است که باید یوجود دارد و وظیفهای که شارع مقر اینجا به عنوان جعل شرع
و اولیه این است که رکعات نماز باید متّصلا م واقعگفتید که مقتضای جعل ح که قبلا وئید آن عبارتبیاورد، آن وقت اگر ب
بیاید آن چیست؟ اینه الآن مگوئید وظیفهی شرعیه این است که ی رکعت منفصلا بیاید چیست؟ نائین مفرماید ما اینجا
مگوئیم وظیفه در حق شاک وظیفهی واقعیه و حم واقع او تبدّل پیدا مکند، مگوئیم اگر کس در نماز حالت شاک را پیدا
نرد، وظیفهی واقع او این است که رکعات او متّصلا آورده شود، اگر حالت شاک را پیدا کرد آن وظیفهی واقع در حالت
شاک و برای شاک تبدّل پیدا مکند به ی وظیفهی واقع ثانوی و آن نماز احتیاط منفصل است، این خلاصهی ادعای مرحوم

نائین است.

در قسمت دوم نائین مفرماید اولا ما استصحاب را جاری مکنیم ثانیا نه استصحاب، نه اطلاق استصحاب هیچ کدام اقتضای
اینه این رکعت متّصلا بیاید ندارد. استصحاب مگوید این آدم که بین سه و چهار ش کرده یقین به عدم اتیان رابعه دارد و
الآن هم باید بوید من رابعه را نیاوردم، استصحاب اقتضای دیری ندارد. پس چه کنیم؟ مفرماید به وظیفهی مقررهی شرعیه
باید عمل کنیم، وظیفهی مقررهی شرعیه آوردنِ ی رکعت نماز احتیاط منفصل است بعد سؤال کردیم شما که قبلا گفتید حم
واقع رکعات آوردنِ رکعات به صورت متّصل است آن چیست و این چه مطلب است؟ نائین مفرماید ما در اینجا قائل به
تبدّل مشویم، تبدل حم واقع. اینها را خوب دقت داشته باشید. مگوئیم حم واقع تبدّل پیدا مکند، اگر کس حالت شاک

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


کند به یبرای او عارض شد واقعاً تبدّل پیدا م باید بیاورد واقعاً، اما اگر حالت ش برایش محقق نشود این همان متّصلا
رکعت منفصل.

ما باشیم و کلام نائین جهتش همین قسمت دوم است یعن است؛ ی و کلام مرحوم آخوند در جهات ته: فرق بین کلام نائینن
در این قسمت دوم کاملا با کلام مرحوم آخوند مغایرت دارد و مختلف است، آخوند مفرماید اطلاق لا تنقض مقید مشود،
نائین تصریح مکند ما دیر چیزی به نام اطلاق لا تنقض نداریم. نائین مگوید آن حم واقع تبدّل پیدا مکند و مرحوم
نائین هم چنین چیزی در کلامش نیست ولو اینه شاید بشود با آن توجیه که مرحوم محقق اصفهان برای عبارت آخوند کرد
این مطلب را دربیاوریم. مرحوم آخوند اصلا مسئلهی تقیه را نپذیرفت، اما نائین در قسمت اول تقیه را به ی نحوی پذیرفت. لذا

بین کلام نائین و آخوند وجوه برای فرق وجود دارد.

نقد ديدگاه نايين

چند ملاحظه بر کلام مرحوم نائین داریم:
1_ ملاحظهی اول این است که در بحث گذشته نائین فرمود امام معصوم(ع) با لا ینقض ی مقدار تقیه کردند و طوری
فرمودند که به حسب ظاهر با مذهب عامه هم سازگار باشد اما با لا یدخل و لا یخلط به صورت اشاره و کنایه حم واقع که

عبارت از ی رکعت انفصال است را بیان فرمودند. یعن امام(ع) هم رعایت تقیه را کردند و هم حم واقع را بیان فرمودند.

ما مخواهیم عرض کنیم اساساً نمشود بوئیم که امام هم رعایت تقیه را از طرف کرده و ی تعبیری کرده که اگر عامه
بشنوند مورد اشال قرار نمگیرد ول از ی طرف هم حم واقع را بیان فرمودند. باید در بحث علم الحدیث آنجا این مسئله به
عنوان ی اصل تثبیت بشود. روایات که ما داریم یا امام(ع) در مقام بیان حم واقع است و مسئلهی تقیه در کار نیست و یا
اینه در مقام تقیه است، بویئم ی تعبیر را تقیهای آورده و ی تعبیر را برای اشارهی به حم واقع آورده این قابل قبول

نیست، مخالف با ظاهر کلام است، مخالف با فهم عرف است، اصلا نمشود اینطوری عمل کرد.

2_ در قسمت دوم مرحوم نائین مفرمایند نه اطلاق وجود دارد نه چیزی، استصحاب را بیان کردند و در قسمت بعد هم
هست این است که چه دلیل که از مرحوم نائین باشد ذکر شده، سؤال وظیفهی مقررهی شرعیه که صلاة احتیاط باید منفصلا
بر این تبدّل حم واقع است ما بوئیم حم واقع در این فرض شاک تبدّل پیدا مکند از اتصال به انفصال، دلیل برای این

نداریم. مخواهم عرض کنم نائین در اینجا دلیل بر این تبدّل نیاورده و مجرد ی دعوا و صرف ی دعواست.

سه نظریهی دیر باق مماند ی مرحوم اصفهان و دیری مرحوم عراق و و در آخر هم مرحوم امام رضوان اله علیه.

ديدگاه محقق اصفهان

[1]

مرحوم محقق اصفهان اعل اله مقامه الشریف ابتدا مفرماید در این لا ینقض الیقین در اینه متعلّق یقین چیست سه احتمال
وجود دارد:

احتمال اول همین احتمال معروف است که بوئیم متعلق یقین عدم اتیان رابعه است، این آقا قبل از اینه ش بین سه و چهار
کند یقین به عدم اتیان رابعه داشت، یقین از ازل، قبل از نماز. الآن ش دارد در اتیان رابعه، استصحاب م‌گوید بنا را بر یقین

بذارد و یقین را نقض نند.



احتمال دوم این است که یقین را به همان معنای که شیخ انصاری معنا کرد یعن لزوم العمل لتحصیل الیقین بالبرائة که
توضیحش را دادیم.

 احتمال سوم مگوید یقین یعن این رکعات متیقّنه، لا ینقض الیقین بالش یعن الآن که سه رکعت را آوردی حالا که برایت
ش حاصل شد فر نن که این سه رکعت تو بفایده است و از بین مرود. مختار نهای خود مرحوم اصفهان همین معنای

سوم است، این ی مرحله از تعلیقهی ایشان است که این یقین سه احتمال دارد.

ایشان مفرماید به نظر ما محتمل اول که مشهور آمدند قائل شدند و خواستند از آن استصحاب را استفاده کنند باطل است،
یعن به نظر مرحوم اصفهان از این روایت استصحاب استفاده نمشود یعن برخلاف نائین، برخلاف آخوند، برخلاف مشهور.
مشهور که از این روایت و این تعبیر لا ینقض الیقین بالش استصحاب را فهمیدند و متعلّق یقین را عدم اتیان رابعه قرار دادند
ایشان مفرماید به نظر ما استصحاب استفاده نمشود، چرا؟ مفرمایند در باب نماز احتیاط دو مبنا وجود دارد روی هر دو

مبنا شما نمتوانید اینجا استصحاب را از روایت بیرون بیاورید:

مبنای اول این است که نماز احتیاط صلاةٌ مستقلةٌ لها امر مستقل، اصلا نماز احتیاط ی نماز مستقل است یعن ی امر
جداگانه دارد.

مبنای دوم این است که نماز احتیاط نماز مستقل نیست، امر جداگانه ندارد، یعن این جزء همان مأمور به¬ای است که به امر
صلات واجب شده، ما غیر از آن امر صل امر دیری به عنوان مأمور به نداریم و این نماز احتیاط هم جزء همان است.

این دو مبنا ی فرق کوچ دارند غیر از آن نتیجهای که اصفهان مخواهد بیرد و آن این است که اگر ما گفتیم نماز احتیاط
صلاةٌ مستقلا مگوئیم اگر این نمازش ناقص بوده این نماز مستقل جبران آن مصلحت فوت شده را مکند. اگر نمازش کامل
بوده این نماز احتیاط به عنوان نافله محسوب مشود، اما روی مبنای دوم که ما مگوئیم نماز احتیاط امر مستقل ندارد، واجب
مستقل نیست اگر این نماز ناقص بوده که تمیل مکند بحث نیست، اما اگر این نماز ناقص نبوده دیر این عنوان اضافه را
پیدا مکند، شما اگر به نماز واجبتان قبل از اینه سلام بدهید ی رکعت اضافه کردید و این لغو است، حالا اگر سهواً باشد.
حالا اضافهی رکن و ... را کنار بذاریم. اگر ما گفتیم نماز احتیاط وجوب مستقل ندارد امر مستقل ندارد جزء همان مأمور به

است در فرض که به حسب واقع این آدم چهار رکعت را خوانده ی رکعت باق نمانده است.

اما روی مبنای اول شما وقت مخواهید استصحاب کنید به چه چیز مخواهید متعبد شوید؟ استصحاب شما را متعبد مکند
به وجوب چیزی به همان امری که به صلاة تعلق پیدا کرده، یعن وقت مگوئید استصحاب مکنم عدم اتیان رابعه را با
استصحاب تعبد پیدا مکنیم به وجوب رابعه، منته رابعهای که در ضمن همان امر متعلّق به صلاة است. پس این کجا؟
مفروض شما الآن این است که نماز احتیاط ی امر مستقل و وجوب مستقل دارد، رابعهی مستقله را برای شما مآورد. پس لا
ربط بین این مبنا و بین استصحاب، استصحاب شما را متعبد مکند به وجوب رابعه، عین تعبیر را بخوانیم: تعبد به بقاء الامر
بها یعن به رابعه، بعین الامر بالصلاة کما هو شأن الجزء، هر جزئ شأنش همین است که امر به او عین همان امری است که به
کل تعلق پیدا کرده، مگوئیم شما که مخواهید استصحاب کنید عدم اتیان رابعه را، چه نتیجهای مخواهید بیرید؟ وجوب
رابعهای که جزء نماز است، در حال که این نماز احتیاط مفروضتان این است که صلاة مستقله است و امر مستقل دارد. «فلا
معنا لاستصحاب» این فلا معنا روی مبنای اول است، «لاستصحاب عدم اتیان الرابعة إلا التعبد ببقاء الأمر بها بعین الأمر
بالصلاة کما هو شأن الجزء مع أنّ المفروض أن الأمر بصلاة الاحتیاط أمر مستقل بصلاة مستقلة» مفروض شما این است که
نماز احتیاط امر مستقل دارد «لا أنّه بقاء الامر الاول» وقت ما مگوئیم نماز احتیاط امر مستقل دارد به این معناست که این دیر
بقاء امر اول نیست لا واقعاً و لا ظاهراً. حالا اینجا ببینید ی اضافهای دارد مرحوم اصفهان و آن اینه سواء قیل بتبدّل الحم



الواقع إل حم الواقع الآخر یعن همان حرف نائین. حالا کس بوید نماز احتیاط حم واقع اول به ی حم واقع دیر
تبدّل پیدا مکند أو بأنّه حم ظاهری مع بقاء الحم الواقع بأربع رکعات عل هذه، بوئیم این نماز احتیاط ی حم ظاهری
است، آن حم واقع به چهار رکعت هم در حال خودش باق است. ایشان مفرماید در این اشال ما فرق نمکند نماز
احتیاط را حم واقع بدانیم یا حم ظاهری. در نتیجه همین هم ی اشال بر مرحوم نائین مشود مگوید شما بالاخره با
استصحاب مخواهید رابعهای که جزء نماز است وجوبش را بیاورید در حال که مفروضتان این است که وجوب نماز احتیاط
ی وجوب مستقله است. حالا این نماز احتیاط خواه ی تبدل حم واقع در آن شده باشد یا نشده باشد، لأن صلاة الاحتیاط
عل أی حالٍ صلاةٌ اُخری لها امر آخر إما واقعاً أو ظاهراً، بعد نتیجهگیری مکنند فلا یعقل أن یون عنوانٌ النقض و بقاء الامر
محفوظات، یعن اگر شما نماز احتیاط را به عنوان واجب مستقل در نظر بیرید دیر عنوان نقض و بقاء امر اول معنا ندارد،

یعن برای استصحاب هیچ مجال وجود ندارد.

مبنای دوم، یعن شما اگر گفتید فرض این است که نماز احتیاط وجوب مستقل دارد، وجوب مستقل به شما تعبد مستقل پیدا
مکند، در حال که استصحاب مگوید این رکعت رابعه را به عنوان همان امر اول باید انجام بده، پس نمشود از این روایت
هم بخواهیم استصحاب را بفهمیم و هم نماز احتیاط منفرده را بفهمیم! نماز احتیاط منفرداً به این معناست که روی این مبنا امر
و وجوب مستقل و تعبد مستقل دارد استصحاب به این معناست که این رکعت رابعه تعبد مستقل ندارد شما متعبد مشوید به

رابعه به عنوان همان امری که به اصل نماز تعلّق پیدا کرده است.

اینجا مرحوم اصفهان ی لا یقال را مطرح مکند، دو تا جواب از این لا یقال مدهد، من این را مخواهم به عهدهی خود
آقایان بذارم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و التحقيق: أن صلاة الاحتياط، إما ه صلاة مستقلة، لها أمر مستقل، تون عل تقدير نقص الصلاة جابرة لها ‐ من
حيث مصلحتها ‐ و عل تقدير التمامية نافلة، و إما ه جزء الصلاة الت وقع الشك ف أثنائها، بحيث يدور أمرها بين وقوعها جزء
‐ حقيقة ‐ من الصلاة، عل تقدير النقص، و لغواً صرفاً عل تقدير التمامية. فان قلنا بالأول، فلا معن لاستصحاب عدم إتيان
الرابعة الا التعبد ببقاء الأمر بها بعين الأمر بالصلاة، كما هو شأن الجزء مع أن المفروض أن الأمر بصلاة الاحتياط أمر مستقل
بصلاة مستقلة لا أنه بقاء الأمر الأول ‐ لا واقعاً و لا ظاهراً ‐ سواء قيل بتبدل الحم الواقع إل حم واقع آخر، أو بأنه حم
ظاهري مع بقاء الحم الواقع بأربع ركعات عل حاله، لأن صلاة الاحتياط عل أي حال صلاة أخرى، لها أمر آخر، إما واقعاً، أو

ظاهراً، فلا يعقل أن يون عنوان النقص و بقاء الأمر محفوظاً.»  نهايةالدراية، ج 3، ص 95.


