
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۰۳ اردیبهشت ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

توضيح اشال شيخ انصاری به کلام صاحب فصول

فرمایش صاحب فصول را ملاحظه فرمودید و اشالات که بر صاحب فصول از جانب شیخ وارد شد. در توضیح اشال دوم
این نته را باید عرض کنیم که اگر مقصود شیخ از اشال دوم که بر صاحب فصول دارد این باشد که این بیان شما مخالف با
وحدت سیاق است، آن وقت این اشال ی اشال متین و محم مشود و لعل که با دقّت در عبارات شیخ در رسائل بشود

کلام شیخ را بر همین معنا حمل کنیم.

چه؟ یعن فرماید این بیان مخالف با فقرات ست یا سبع است، مخالف است یعنال بر صاحب فصول ممرحوم شیخ در اش
شما در لا ینقض الیقین بالش متعلّق یقین را عدم اتیان رابعه قرار مدهید. صاحب فصول فرمود خود لاینقض دلالت بر
استصحاب دارد اما لا یدخل، لا یخلط، دلالت بر این دارد که این رکعت منفصلتاً آورده شود. مگوئیم اگر اینطور معنا کردید
نتیجه این مشود لا ینقض الیقین یعن یقین به عدم اتیان رابعه، لا یدخل الش ف الیقین، این یقین در اینجا را صاحب فصول
وکة فلا یدخل الرکعة المش یعن ،گوید لا یدخل الشکند مکند، به همان رکعات متیقّنه معنا مبه عدم اتیان رابعه معنا نم
الیقین یعن ف الرکعات المتیقّنه، آن وقت وحدت سیاق از بین مرود در حال که شیخ مفرماید ظاهر فقرات ست این است
شود یقین در فقرهی اولو بعد هم همینطور باید معنا کنیم، نم و سوم هر طور معنا کردیم در دوم که یقین را در فقرهی اول
را به یقین به عدم اتیان رابعه معنا کنید، یقین در لا یدخل الش ف الیقین را به رکعات متیقّنه معنا کنید، این اختلاف متعلّق

برخلاف ظاهر و برخلاف وحدت سیاق است.

عبارت شیخ در رسائل تصریح به این معنا ندارد، شارحین و محشین رسائل را هم ندیدم اینطور معنا کرده باشند اما به نظر
مرسد که اگر عبارت شیخ را اینطور بیان کنیم آن وقت این اشال علاوه بر آن اشال اول که عرض کردیم به صاحب فصول

وارد مشود.

شیخ انصاری در رسائل ادعای دوم هم از صاحب فصول آورده و آن ادعای دوم این است که بوئیم لا ینقض الیقین، یقین را
ی معنای عام برایش بنیم، هم استصحاب را بیرد و هم یقین در باب اشتغال در عدد رکعات را بیرد، مگوید لا ینقض

الیقین اعم از یقین به عدم اتیان رابعه و یقین به لزوم تحصیل برائت است.

 مرحوم شیخ مفرماید این حرف صاحب فصول که ما بیائیم از لا ینقض ی معنای عام کنیم که هم استصحاب را بیرد و هم
قاعدهی اشتغال را، اضعف از آن ادعای قبلاش است و وجه اضعفیت هم به نظر شیخ این است که بین این دو تا قدر جامع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


وجود ندارد، بین استصحاب و قاعدهی اشتغال قدر جامع نیست. ما بعد از اینه کلمات ارکان اصولیین را گفتیم در آخر
نظریهی امام رضوان اله تعال علیه را مخواهیم مطرح کنیم، ی مقداری شبیه همین ادعای دوم صاحب فصول است و

تحقیق این مطلب را آنجا مگذاریم که آیا درست است یا نه؟

ديدگاه آخوند خراسان

[1]

کلام صاحب فصول را ملاحظه فرمودید دچار اشال است، حالا در ادامهی مطلب کلام آخوند را باید ببینیم، کلام نائین و
مرحوم محقق اصفهان علیهم الرحمه را باید ببینیم و بعد اینه بالأخره از این روایت چه در مآید و آیا متوانیم به این روایت

برای حجیت استصحاب استدلال کنیم یا خیر؟

برویم سراغ عبارت مرحوم آخوند در کفایه؛ عبارت که دارند این است که ما از لا ینقض الیقین بالش استصحاب را استفاده
مکنیم، اما اینه تا به حال مطرح شد که خود استصحاب اقتضا دارد که ی رکعت متّصلا آورده شود ما این را قبول نداریم،
عبارت کفایه این است: اطلاق دلیل استصحاب این اقتضا را دارد، خود استصحاب این اقتضا را ندارد بله اطلاق لا تنقض،

چنین اقتضای را دارد.

حالا عبارت کفایه را بخوانیم، فرمودند: «ویمن الذب عنه» امان دارد دفاع از این اشال و جواب از آن، اشال اینه اگر
استصحاب باشد استصحاب مگوید ی رکعت متصله باید آورده شود و این مطابق با مذهب عامه مشود، چطور جواب
بدهیم؟ «بأن الاحتیاط کذل» یعن ی رکعت احتیاط منفصل «لا یأب عن ارادة الیقین بعدم الرکعة المشوکة» این ابای از این
ندارد که ما متعلق یقین را عدم اتیان رکعت رابعه قرار بدهیم، آنهای که این روایت را حمل بر استصحاب مکنند مگویند یقین
بر لا ینقض در این روایت ثالثه یعن یقین به عدم اتیان رابعه، ان شاء اله فراموش نردید شیخ یقین را سبب الیقین قرار داد،
یعن باید ی عمل انجام بدهیم که یقین به برائت ذمه پیدا کنیم. آخوند مفرماید نه، ما متعلق یقین را همین عدم رکعت رابعه
قرار مدهیم، بعد به آخوند مگوئیم این دو چطور با هم جمع مشود؟ شما مگوئید یقین یعن یقین به عدم اتیان رابعه، این
استصحاب است و استصحاب مگوید ی رکعت متصل بیاید مگویئد نه، هم استصحاب وهم ی رکعت منفصل، مفرماید
«بل کان اصل الاتیان بها باقتضائه» اصل اتیان به این رکعت مشوکه به اقتضای استصحاب است، استصحاب مگوید باید
ی رکعت بیاورید، اصل اتیان به این رکعت مشوکه را باید بیاورید، اما اینه این ی رکعت را چونه بیاوری استصحاب
گوید متصلان، اطلاق لا تنقض مگوید نقض نبه صورت مطلق م وقت ه اطلاق این لا تنقض دلالت دارد یعندلالت ندارد بل
باید بیاید و اینه ما بوئیم ی رکعت احتیاط منفصل بیاید این با خود استصحاب منافات ندارد با اطلاق منافات دارد اگر با

اطلاق منافات داشت مشل ندارد، ما چقدر ادله داریم که ی دلیل مطلق است و ادلهی دیر آن را تقیید مکند.

ی وقت بود که مگفتیم خود استصحاب معنایش آوردنِ ی رکعت متصل است آن وقت مگوئیم ادله دیر که مگوید باید
گوید باید یگوید نه! خود استصحاب بیش از این اقتضا ندارد که ممنفصل آورده شود با استصحاب منافات دارد، آخوند م
گوید باید متصلابیاید اطلاق دلیل استصحاب این اقتضا را دارد، اطلاقش م رکعت متصلا ه این یرکعت بیاوری اما این
بیاید، یعن چون قیدی ندارد ظهور در این دارد که این اطلاق ظهور در اتصال دارد. یا اینطور بوئیم که لا تنقض اطلاق دارد
نمگوید متّصل بیاید یا منفصل، حالا که نمگوید غایة الأمر اتیانها مفصولةً یناف اطلاق النقض، این با اطلاق نقض (روی
گوید با اطلاق نقض منافات دارد یعنه مگوید با خود استصحاب منافات دارد بلکلمهی نقض دقت کنید) منافات دارد. نم
لا تنقض مطلق است و قد قام الدلیل عل التقیید ف الش ف الرابعة و غیره دلیل آمده مقید واقع شده، مگوید و أن المشوکة
لابدّ أن یوت بها مفصولةً پس آخوند مخواهد از راه اطلاق و تقیید درست کند، مگوید دلیل استصحاب اطلاق دارد نه مگوید

متصلةً و نه مگوید منفصلةً، اطلاقش را ادلهای که مگوید منفصلا باید بیاورد، تقیید مزند. 



از کلام آخوند خراسان توضيح محقق اصفهان

[2]

ما باشیم و عبارت مرحوم آخوند ی مقداری توضیح و فهم مراد مرحوم آخوند تلّف دارد مرحوم اصفهان ی مطلب دارد
ببینیم این مطلب مرحوم اصفهان چطور است؟ ایشان عبارت کفایه را طوری معنا مکند و بعد مفرماید ومنه علم ما ف المتن
من المسامحة ف دعوی التقیید لإطلاق النفس، مخواهد بوید در تعبیر آخوند که ادعا کرده تقیید اطلاق نقض، ی مسامحهای

شده است.

ایشان عبارت آخوند را اینطور معنا مکند، مراد از یقین همین یقین به عدم اتیان رکعت رابعه است و مقصود از لا تنقض و
حرمت نقض وجوب رکعت رابعه است.

استصحاب مگوید باید ی رکعت بیاورید «و أما کون اللازم اتیانها موصولة أو مفصولة فإنما هو بدلیل آخر» دلیل دیر
مگوید این ی رکعت باید متّصل باشد یا منفصل! مفرماید ما دو دسته دلیل داریم:

‐    ی دسته ادلهی دالهی بر مانعیت زیاده، ما ی ادلهای داریم که مگوید تو حق نداری نماز زیاده بیاوری، تشهد زیادی،
سلام زیادی حق نداری، تبیرة الإحرام زیادی حق نداری. ما باشیم و این ادله؛ اطلاق این ادله، مگوید همه جا ممنوع است
شما ی مانع را بیاورید اجزائ که به عنوان اضافه است این ممنوع است، اطلاقش مگوید حت در ش بین سه و چهار و

جاهای دیر. این اقتضا دارد که شما سلام ندهید، دوباره تبیرة الإحرام را نوئید، آن ی رکعت را متصلا بیاورید.

ی ادلهی دیری داریم در خصوص ش در سه و چهار، این مگوید باید سلام بده و بعد دو مرتبه بایست تبیرة الإحرام
بوئ و ی رکعت جدا بیاوری، خیل نتهی خوب را بیان کرده تا ما مطلب را بفهمیم، مفرماید آیا سایر شرایط را استصحاب
معتبر کرده مثلا استصحاب مگوید شما باید ی رکعت بیاورید، این ی رکعت باید رو به قبله باشد، باید عن طهارة باشد و در
آن موالات باشد؟ مگوئیم نه، کما أنّ اعتبار سایر الشرایط ف الرکعة الرابعة لیست بدلیل الاستصحاب بل باطلاق ادلة الشرایط
الموجبة لاعتبارها ف کل صلاة، آن ادلهای که ی شرایط در هر نمازی معتبر است سواء کانت واجبةً واقعة أو ظاهرةً، اطلاق آن
ادله مگوید این ی رکعت باید تمام شرایط را داشته باشد، فذا اعتبار وصل الرابعة اعتبار اینه این رابعه هم باید متّصل باشد

این هم به همین ادلهای است که دلالت بر اعتبار شرایط دارد.

پس اطلاق که مرحوم اصفهان در اینجا به میدان مآورد اطلاق نقض نیست بله ادلهای که مگوید این رکعت رابعه همهی
شرایط را باید داشته باشد مطلقا، بین این نماز و آن نماز و این ش و آن ش فرق نمکند، اطلاق دارد. اطلاقش مگوید باید
متصلا آورده شود، یعن همانطوری که سایر رکعات متصلا بوده این هم باید متصل باشد، همانطور که سایر رکعات با طهارت
فرق و آن ش گوید بین این شبوده این هم باید با طهارت باشد، سایر رکعات رو به قبله بوده این هم باید باشد، اطلاقش م
گوید این شرط یعنزند، مآید این اطلاق را تقیید مری مدلیل دی (بین سه و چهار ش یعن) در ما نحن فیه کند، منتهنم
اعتبار اتصال در مورد ش بین سه و چهار ملغ است. بنابراین مرحوم اصفهان حالا این را از مجلس درس مرحوم آخوند
داشته، چون محم مخواهند بویند اینجا در عبارت آخوند در کفایه مسامحه شده و اصلا بحث اطلاق نقض در کار نیست
بله بحث اطلاق ادلهی شرایط است. ما ی ادلهای داریم که مگوید این رکعت باید همهی شرایط را داشته باشد و ی از
شرایطش اتصال است. مطلق هم هست و فرق نمکند. حالا دلیل مآورید مگوئید اگر ش بین سه و چهار بود این اعتبار

اتصال از بین مرود.

پس ما تا اینجا مراد آخوند را فهمیدیم. البته ما عبارت آخوند را با تلف و قطع نظر از بیان مرحوم اصفهان هم معنا کردیم که
بوئیم آخوند مگوید استصحاب مگوید فقط تو باید ی رکعت بیاوری، اما دلیل استصحاب اطلاق دارد، اطلاقش این است
که نمگوید مفصوله باشد یا متصله، دلیل دیر مگوید که این باید منفصله باشد. طبق بیان مرحوم اصفهان استصحاب



مگوید باید ی رکعت بیاوری ول ادلهی شرایط اطلاق دارد و مگوید در همهی حالات و فروض این شرایط باید رعایت شود،
ی از شرایط اعتبار ۇصل است و مگوید حتّ در ش سه و چهار هم باید این ۇصل محقق باشد. آن دلیل که مگوید در
ش سه و چهار ۇصل لزوم ندارد تقیید مزند این اطلاق را. کلام اصفهان خیل خلاف ظاهر کلام آخوند است ول باید

بوئیم یا از خود آخوند سؤال کرده یا در مجلس درس مرحوم آخوند بوده است.

ديدگاه محقق نايين

[3]

اینجا چند نظریهی نزدی بهم است؛ ی نظر مرحوم آخوند بود و حالا مآئیم سراغ کلام مرحوم نائین. خلاصه این که آخوند
خواست استصحاب را درست کند، موافقت با مذهب حق را هم درست کند، کما اینه فصول هم خواست استصحاب را
درست کند موافقت با مذهب حق را هم درست کند. مرحوم نائین هم همین هدف را دارد مخواهد ی کاری کند هم روایت

دلالت بر استصحاب کند و هم مسئلهی موافقت با مذهب حق درست بشود. ایشان در دو قسمت مطلب دارند؛

در قسـمت اول ایشـان همیـن حـرف آخونـد را مفرماینـد کـه ایـن اتصـال رکعـت مشـوکه را خـود استصـحاب اقتضـا نـدارد،
استصحاب مگوید تو ی رکعت ش داری و یقین به عدمش داشت و حالا هم استصحاب کن عدمش را و باید ی رکعت
بیاوری، اما اینه رکعت را چطور بیاوری یا نه؟ مفرماید این اطلاق استصحاب این اقتضا را دارد، توضیح مدهند مفرمایند
مدلول خود استصحاب بناء عمل بر عدم اتیان به رکعت مشوکه است، نقض یقین به این است که بوئیم من ی رکعت
مشوکه را آوردم و بناء بر اتیان است ول مفرماید عدم نقض یقین، متصل بودن این رکعت را اقتضا ندارد بله اطلاق

استصحاب اقتضا دارد اتیان این رکعت را متصلةً.

اینجا مرحوم نائین ی تعبیری دارد مگوئیم شما مگوئید اطلاق استصحاب اقتضا دارد که این ی رکعت متصلةً باشد،
مفرماید لأن الحم الاول المجعول ف الشریعه هو الاتیان برکعات الصلاة موصولةً، حم اول که در شریعت جعل شده این
م اولقاعده قرار داد که ح شود به عنوان یقاعدهای است، م این ی است که رکعات نماز تماماً باید متّصلةً باشد اصلا
این است که رکعات نماز باید متصلةً آورده شود، بعد مفرمایند ما این اطلاق را تقیید بزنیم باز تصریح مکنند مگویند لا

ینقض را تقیید بزنیم، لا ینقض را به همین رکعت مفصوله تقیید بزنید.

صاحب فصول بحث اطلاق و تقیید را اصلا مطرح نرد، صاحب فصول فرمود لا ینقض استصحاب است ول هیچ بحث از
اطلاق و تقیید مطرح نرد و لا یدخل فرمود کیفیت رکعت را بیان مکند. آخوند گفت اطلاق داریم، مقید اطلاق را بیرون از این
روایت قرار داد، مقید اطلاق را آن ادلهی احتیاط که نماز احتیاط باید منفصلا آورده شود قرار داد. نائین با آخوند متّفق است در
اینه اطلاق داریم ول مگوید مقیدش دنبالهی روایت است، نائین مگوید مراد از  لا یدخل الش ف الیقین و لا یخلط أحدهما
بالآخر،  عدم وصل این رکعت مشوکه به رکعات متیقنه است، آن وقت تعبیری که مکند این است که مفرماید فالامام علیه
لا یناف م مسئله را برای زراره بیان کند به نحو کنایة و الاشارة حتفرماید حم المسئله کنایة، امام من حالسلام أراد أن یبی
ذل التقیة منه، نائین مفرماید امام به جای اینه به صراحت بفرماید این رکعت باید منفصلا آورده شود با کنایه فرموده و لا

یخلط.

فعبر علیه السلام أولا بما یون ظاهراً ف الرکعة الموصولة، اول امام ی جوری فرموده که ظهور در رکعت موصوله دارد،
همان اطلاق دلیل استصحاب «لیوافق مذهب العامه فقال لا ینقض الیقین، الذی یقتض اطلاقه الرکعة الموصولة» نائین تصریح
دارد اطلاق دلیل استصحاب اقتضای رکعت موصوله دارد که خود همین با آن حم اولیه المجهول ف الشریعه ی مقدار با آن
تناف دارد یعن در آنجا ایشان فرمود ما اتصال را از روی قاعده استفاده مکنیم، الحم الاول المجهول ف الشریعه اتیان



الرکعات موصولةً، اینجا ایشان مگوید خود اطلاق لا تنقض اتصال را اقتضا دارد، حالا کاری به این تهافت نداشته باشید،
نائین مفرماید امام(ع) اول ی جوری فرمایش فرموده که مطابق با مذهب عامه است و گفته لا ینقض الیقین بالش، بعد با
کنایه فرموده آن رکعت را منفصلةً بیاور، ثم عقّبه ببیان آخر یستفاد منه الرکعة المفصولة بعد ی شاهدی مآورد و مفرماید و

لذا زراره قانع شد و از این که آن رکعت باید موصولةً باشد یا مفصولةً سوال نرد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و يمن ذبه بأن الاحتياط كذلك لا يأب عن إرادة اليقين بعدم الركعة المشوكة بل كان أصل الإتيان بها باقتضائه غاية
الأمر إتيانها مفصولة يناف إطلاق النقض و قد قام الدليل عل التقييد ف الشك ف الرابعة و غيره و أن المشوكة لا بد أن يؤت بها

مفصولة فافهم.» كفايةالأصول، صفحه 396.
[2] ـ «توضيح المقام: أن محتملات الرواية«»ثلاثة: أحدها إرادة اليقين بعدم إتيان الركعة الرابعة مثلا، و يراد من حرمة نقض
اليقين ‐ بعدم إتيانها ‐ إيجاب الركعة الرابعة، و أما كون اللازم إتيانها موصولة، أو مفصولة، فانما هو بدليل آخر. فإتيانها
المقام عل بيرة و التسليمة، و نحوهما ‐، و إتيانها مفصولة بما دل فمانعية الزيادة ‐ من حيث الت موصولة بالأدلة الدالة عل
لزوم التسليمة قبل الشروع ف الرابعة، و البدأة فيها بالتبيرة و هذا... و بالجملة: كما أن اعتبار سائر الشرائط ‐ ف الركعة
الرابعة ‐ ليست بدليل الاستصحاب بل بإطلاق أدلة الشرائط الموجبة لاعتبارها ف كل صلاة، سواء كانت واجبة واقعاً، أو ظاهراً.
فذا اعتبار وصل الرابعة ‐ بعدم تخليل ما يوجب فصلها ‐ بتلك الأدلة، و دليل المورد مقيد لتلك الإطلاقات، لا لإطلاق دليل

الاستصحاب، و منه علم ما ف المتن ف المسامحة ف دعوى التقييد لإطلاق النقض.»  نهايةالدراية، ج 3، صص 94 و 95.
[3] ـ «بيان ذلك: هو أنّ الموجب لتوهم عدم انطباق الرواية عل الاستصحاب ليس إلا تخيل أنّ الاستصحاب ف مورد الرواية
يقتض الإتيان بالركعة الموصولة، و ذلك يناف ما عليه المذهب. و لن هذا اشتباه، فانّ اتّصال الركعة المشوكة ببقية الركعات
إنّما يقتضيه إطلاق الاستصحاب، لا أنّ مدلول الاستصحاب ذلك، بل مدلول الاستصحاب إنّما هو البناء العمل عل عدم الإتيان
بالركعة المشوكة، فانّ نقض اليقين بالشّك إنّما يلزم من البناء عل الإتيان بالركعة المشوكة، فعدم نقضه بالشّك الّذي هو مفاد
الاستصحاب إنّما يون بالبناء عل عدم الإتيان بها، و أما الوظيفة بعد ذلك: من الإتيان بها موصولة، فهو مما لا يقتضيه عدم نقض
اليقين بالشكّ. نعم: إطلاق الاستصحاب يقتض الإتيان بها موصولة، لأنّ الحم الأول‌ المجعول ف الشريعة هو الإتيان بركعات
الصلاة موصولة، فغاية ما يلزم ف الرواية هو تقييد قوله عليه السلام «و لا ينقض اليقين بالشكّ» بفعل ركعة الاحتياط مفصولة عن
سائر الركعات، و قد أشار الإمام عليه السلام ف الرواية إل هذا التقييد بقوله: «و لا يدخل الشّك ف اليقين و لا يخلط أحدهما
بالآخر» فانّ المراد من عدم إدخال الشّك ف اليقين و عدم خلط أحدهما بالآخر هو عدم وصل الركعة المشوكة بالركعات
المتيقّنة، فانّ إدخال المشوك ف المتيقّن و خلط أحدهما بالآخر و إنّما يون بوصل المشوك ف المتيقّن و عدم الفصل بينهما،
فالإمام عليه السلام أراد أن يبين حم المسألة لزرارة بنحو الناية و الإشارة حت لا يناف ذلك التقية منه، فعبر صلوات اله عليه
‐ أولا بما يون ظاهرا ف الركعة الموصولة ليوافق مذهب العامة، فقال: «و لا ينقض اليقين بالشكّ» الّذي يقتض إطلاقه الإتيان
بالركعة الموصولة، ثم عقّبه صلوات اله عليه ‐ ببيان آخر يستفاد منه الركعة المفصولة عل طبق مذهب الخاصة، فقال: «و لا
يدخل الشّك ف اليقين إلخ» و لذا قنع زرارة بما أفاده الإمام عليه السلام و لم يسأل عن كون الركعة موصولة أو مفصولة. فظهر:
ن أن يقال: إنّ هذا أيضا لا يلزم، فانّه لا نسلّم أنّ إطلاق الاستصحاب يقتضالرواية أزيد من تقييد الإطلاق. بل يم أنّه لا يلزم ف
الإتيان بالركعة الموصولة، بل الاستصحاب لا يقتض أزيد من البناء عل عدم الإتيان بالركعة المشوكة.  فوائدالأصول‌ للنائين، ج

4، صص 362 و 363.


