
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۳۱ فروردین ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 84 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تعليقهای بر سخن امام خمين

نسبت به فرمایش امام رضوان اله تعال علیه ی تعلیقهای وجود دارد که این را عرض مکنیم و بعد وارد صحیحهی ثالثه
مشویم؛ به نظر مرسد که این صحیحهی ثانیه «فلیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش» برای این نیست که امام(ع) بخواهند
در این فرض نماز را با استصحاب تصحیح کنند. در این جواب اخیر دو فرض مطرح بود، ی فرض این بود که امام(ع) فرمود
اینجا نمازت باطل است، این در آنجای ،لباست را بشوی ،رأیته» اینجا باید نمازت را قطع کن منه ثم موضع ت فإذا ش»
که قبل از نماز مدانسته که ی نجاست هست اما پیدا نرده یا با حالت ش وارد در نماز شده، بعد در اثناء نماز نجاست را
دیده، اینجا امام فرمود «تنقض الصلاة و تعید» اما در فرض دوم این بود که در قبل از نماز حالت ش نداشته، بله یقین به
فلیس ینبغ اوقع علی ءبیند. اینجا امام فرمود این لعلّه ششود حالا در اثناء نماز نجاست را مطهارت داشته، وارد نماز م
یعن ،کنم را بیان فرموده و آن این است که نماز را قطع مابدا، در این فرض دوم امام(ع) ح أن تنقض الیقین بالش ل
ل فلیس ینبغ اوقع علی ءبعد فرمود لعلّه ش .دهو نماز را ادامه م شویو بعد لباس را م (کنمتوقف م) کنابطال نم
أن تنقض الیقین بالش ابدا، ما عرضمان این است که این استصحاب که امام(ع) در این فرض بیان کردند آیا مخواستند با

استصحاب صحت نماز را در این فرض درست کنند؟ یا این استصحاب تعلیل برای آن لعلّه شء أوقع علی است؟

 ما باشیم و ظاهر روایت، امام(ع) مفرماید شاید این خون نجس ی شیئ باشد که الآن حادث شده، قبلا یقین داشت به اینه
لباس و بدنت پاک بوده، آن یقینت را نشن، نقض نن، بر همان یقین باق بمان اما با استصحاب نمخواهند بویند الآن
نمازت صحیح است و نماز را متوقف کن، لباس را بشوی و ادامه بده، با استصحاب این را نفرمودند. به عبارت دیر به امام
رضوان اله تعال علیه عرض مکنیم اصلا اینجا بحث اینه با استصحاب یا انضمام اصالة البرائه عن المانعیة امام
معصوم(ع) بخواهد نماز را تصحیح کند نیست! امام(ع) مفرماید اگر قبل از نماز تو ش داشت الآن همان را دیدی، یقین
مکن که این همان است، حالا که یقین کردی تمام این نمازت تا این قسمت در نجاست واقع شده و صحیح نیست. اما در
فرض دوم که قبل از نماز یقین به طهارت داشت الآن ی نجاست تر را مبین تو همان یقین قبل را حفظ کن و آن یقین را از
اوقع علیه، من الآن ش ءخواهند بفرمایند این لعلّه شابدا، با این لا تنقض م ه لا تنقض الیقین بالشبین نبر، چرا؟ برای این
دارم. ی احتمال مدهم از اول نماز باشد و ی احتمال مدهم حالا باشد، یقین قبل من مگوید این الآن حادث شده،
استصحاب مگوید الآن حادث شده. با این استصحاب امام معصوم مفرماید این الآن حادث شده، الآن که حادث شده
حمش چیست؟ حمش دیر روی استصحاب و اصالة البرائه من المانعیة نیست، حمش همین است که تعبداً امام مفرماید

.دهو بعد هم ادامه م غسلت ،قطعت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بعبارة اُخری به امام رضوان اله تعال علیه عرض مکنیم اگر شما اصالة البرائه عن المانعیة را بیاوری پس اصلا مانع در
نماز واقع نشده، اگر مانع واقع نشده چرا نمازش را قطع کند؟ چرا بشوید؟ بسیار تعجب است که این اصالة البرائة عن المانعیة
در اینجا چه فایدهای دارد که ایشان مطرح فرموده است. ی وقت هست که مگوئیم این فلیس ینبغ ل أن تنقض الیقین دلیل
است برای قطعت الصلاة و غسلت، به نظر ما این نیست. این فلیس ینبغ دنبال لعلّه شء اوقع علیه آمده، یعن این استصحاب
نیست، در این فاصله مانع دلیل بر این است که از اول نماز تا حالا شما بر همان یقینات عمل کن و در این فاصله مانع
فرماید اگر نجاستم .غسلت فرماید قطعتم تعبدیاش را بیان کرده و منیم؟ امام(ع) حار باید بنیست از حالا به بعد را چ
را در اثناء نماز دیدیم اگر قبل از نماز هم احتمالش را مدادیم الآن هم یقین مکنیم که این همان است، به وجود مانع یقین داریم
و جای برای استصحاب نیست چون الآن یقین داریم و اصلا حالت ش وجود ندارد، یقین داریم تمام نماز ما در این لحظه
همراه با نجاست بوده، لذا نماز باطل است، اما اگر احتمال مدهیم الآن هست، یعن احتمال مدهیم از اول نماز تا حالا حادث
نشده، آن وقت این لعله شء اوقع تعلیلش چیست؟ استصحاب است. مگوییم قبلا که من نمدانستم، الآن بالأخره نمدانم از
اول بوده یا حالا حادث شده، استصحاب مگوید حالا حادث شده، فقط بیان ما تنها مشل که دارد این است که لازمهی این

استصحاب اثبات حدوث این نجاست است و مشود اصل مثبت.

من مخواهم عرض کنم ما در بحث اصل مثبت ی تأملات داریم و اینطور که حالا به این نحوی که آقایان مگویند اصل مثبت
حجیت ندارد به این شل نیست! و لعل ما از خود همین روایت استفاده کنیم که اصل مثبت مانع ندارد. استصحاب اثبات
مکند حدوث نجاست را در وسط نماز، وقت نجاست در وسط نماز حادث شده باشد حمش چیست؟ حمش را امام معصوم
فرموده «قطعت و غسلت، ثم بنیت» به نظر ما این اشال نسبت به فرمایش امام رضوان اله تعال علیه هست و بالأخره روایت

را باید اینطوری حل کنیم.

ه در تنبیهات استصحاب خواهیم گفت، یهراس نداشته باشید، ما ان شاء ال دهد خیله این روایت بوی اصل مثبت ماز این
موارد این چنین که اثر، اثر عادی هست و اثر شرع نیست، اما ترتب این اثر بر این مستصحب خیل واضح است عند
المتشرعه، این مقدار متواند برای ما اثبات کند، خود این روایت «لعله شء اوقع علیه فلیس» با فاء تفریع هم مآورد «فلیس
ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش» این چنین معنای از آن استفاده مشود، پس این استصحاب نمخواهد فرض را تصحیح
کند، اگر امام معصوم(ع) نفرموده بود قطعت غسلت بنیت، مگفتیم نجاست چه اول چه وسط نماز باشد طبق آن قاعده نماز
باطل است، امام معصوم(ع) مفرماید اینجا این نماز با استصحاب همراه با نجاست نبوده اما از حالا به بعد باید چار کرد؟ از
باشد که اصل مثبت را تا ی از روایات رسد خود همین روایت یم را بیان فرموده است. به نظر مداً ححالا به بعد تعب

اندازهای، برای ما معتبر مکند.

نتيجه

 در این روایت دو قسمت آمده برای اصل حجیت استصحاب که ما به این دو قسمت متوانیم تمس کنیم ولو مجموعاً سه
علمه إل گوئیم یردال را هم نتواند جواب بدهد ماین سه اش ال مهم در این صحیحهی ثانیهی زراره مطرح بود که اگر کساش
المقتض ف یت استصحاب آن هم به صورت مطلق من غیر فرقٍ بین الشالإمام(ع) اما به این دو قسمت در روایت برای حج

و الش ف الرافع متوانیم استدلال کنیم.
 

صحيحه سوم زراره

عل بن ابراهيم عن ابِيه و محمدُ بن اسماعيل عن الْفَضل بن شَاذَانَ جميعاً عن حمادِ بن عيس عن حرِيزٍ عن زُرارةَ عن احدِهما
ع قَال: قُلْت لَه من لَم ‌يدْرِ ف اربع هو ام ف ثنْتَين و قَدْ احرزَ الثّنْتَين‌ قَال يركع ركعتَين و اربع سجدَاتٍ و هو قَائم بِفَاتحة الْتَابِ



 و هلَيع ء‌َش  ى وخْرا اهلَيا افضفَا قَام ثََّزَ الثرحقَدْ ا و عبرا ف وا وثٍ هََث دْرِ في ذَا لَما و هلَيع ء‌َش  دُ وتَشَهي و
نبفَي ينقالْي َلع متي و ينقالشَّكَّ بِالْي نْقُضي نَّهَل خَرِ وا بِامدَهحطُ اخْلي  و ينقالْي الشَّكَّ ف لدْخي  بِالشَّكِّ و ينقالْي نْقُضي

علَيه و  يعتَدُّ بِالشَّكِّ ف حالٍ من الْحالات [1]

زارره نقل مکند «عن أحدهما» فرق صحیحه ثالثه و آن دو تای دیر این است که آن دو مضمره بود اما اینجا مضمره نیست.
«قال قلت له» به امام معصوم(ع) عرض مکند  کس که نمداند در رکعت دوم است یا چهارم «و قد احرز الثنتین» دو تا را
احراز کرده، این وقد احرز اشاره به همین دارد ش بین دو و چهار، اگر کس در حال ایستاده ش دو و چهار کند نمازش
باطل است، در سجدهی اول ش کند نمازش باطل است اما بعد تمامیة السجدة الثانیة اگر ش کرد مشود احرز الثنتین، دو
رکعت را احراز کرده، این باید چار کند؟ «قال یرکع رکعتین» دو رکعت مخواند و با چهار سجده «و هو قائم» این دو رکعت
را باید ایستاده بخواند فاتحة التاب و تشهد را هم مخواند «و لا شء له»، این قسمت اول این روایت که در رسائل مرحوم شیخ
انصاری بعد هم بالتبع در کفایه هم همینطور است، از همین قسمت دوم روایت را شروع کردند «و إذا لم یدر» که این کلام خود
امام (ع) است، چون این هم نته ای دارد که حتماً باید به آن توجه کنیم، زراره سؤالش از ش دو و چهار است و امام جواب
مدهد، بعد خود امام معصوم(ع) ش سه و چهار را مگوید مفرماید «و إذا لم یدر ف ثلاث هو أو ف أربع و قد احرز الثلاث
قام»َ، ش سه و چهار کرده، سه را احراز کرده بایستد «فأضاف إلیها اخری» ی رکعت دیر به او اضافه کند «و لا شء
علیه»، بعد در ذیل این روایت شش فقره امام(ع) آوردند که این باید مورد بحث قرار بیرد ببینیم آیا از این حجیت استصحاب

استفاده مشود یا خیر؟ مفرماید:

‐ «و لا ینقض الیقین بالش» یقین را با ش نباید نقض کند،
‐ «و لا یدخل الش ف الیقین»، ش را در یقین داخل نند،

‐ «و لا یخلّط أحدهما بالآخر». ش را با یقین و یقین را با ش مخلوط نند.
‐ «و لنّه ینقض الش بالیقین»، ش را با یقین نقض کند

‐ «و یتم عل الیقین فیبن علیه» بر یقین تمام کند و بنا را بر یقین بذارد.
‐ «و لا یعتدّ بالش ف حالٍ من الحالات» در هیچ حال از حالات به ش اعتنا نند.

مجموعاً در این روایت همان طوری که شیخ فرموده و مرحوم آخوند هم در کفایه دارند دو اشال وجود دارد، حالا قبل از اینه
دو اشال را بوئیم محل استشهاد خیل روشن است، این «و لا ینقض الیقین بالش» متعلّق یقین چیست؟ یعن یقین به عدم
اتیان رابعه، ما فرض بحث را مآوریم در ش سه و چهار، کس که ش سه و چهار دارد، وقت داشت رکعت سوم را
کند اتیان رابعه را یا نه؟ لا ینقض الیقین، یعنم خواند یقین به عدم اتیان رابعه داشت. الآن که سجدهی دوم تمام شده، شم
یقین به عدم اتیان رابعه را، با ش در اتیان رابعه. لذا با همین مقدار استدلال به این روایت در استصحاب اگر مراد از یقین،

یقین به عدم اتیان رابعه باشد تمام مشود.

اما دو اشال در روایت وجود دارد:
1_ اول اشال که مرحوم آخوند گفته است؛ این روایت فقط مختص به مصلّ شاک است و چه بسا این عدم نقض یقین به
ش در باب نماز و رکعات نماز ی خصوصیت داشته باشد، در نتیجه ما از این روایت نمتوانیم ی استصحاب و قاعدهی

استصحاب را به نحو عموم استفاده کنیم.

این تعبیرات لا یدخل الش ف الیقین فقط در کجا معنا دارد؟ شما جای که قبلا یقین داشتید به عدالت کس و الآن ش در
در بقاء طهارت دارید، اینجا ادخال ش در یقین معنا دارد، یقین به وضو داشتید الآن ش کنید، اینجا ادخال شعدالتش م
در یقین معنا دارد؟ ادخال ش در یقین فقط در کجا معنا دارد؟ در رکعات نماز معنا دارد، یعن شما الآن که ش بین سه و



چهار کردید، اگر رکعت مشوکه را در رکعت متیقّنه ادخال کردید، به چه معنا؟ به این معنا که بوئیم لا یدخل یعن اینهای هم
که آورده فایده ندارد. مفرماید نه! اینها را با هم مخلوط ننید، لا یخلط احدهما بالآخر یعن بین رکعات متیقّنه و رکعات
که خوانده هم کالعدم است، پس این ی دارد پس این دو رکعت فت حالا که در دو رکعتش شند، نوکه با هم مخلوط نمش

ظهوری دارد در مصلّ شاک و اگر این چنین شد ما از روایت نمتوانیم عمومیت را استفاده کنیم.

تقریباً مرحوم آخوند اول این اشال را قبول مکند و نظیر همان مطالب که در صحیحهی اولای زراره گفتیم که نظیر این تعبیر
لا ینقض در روایات دیر در موارد دیر هم آمده و چون در روایات دیر آمده قرینه مشود بر عمومیت، ول باز دو مرتبه در
همین تردید مکنند و بالأخره از عبارت کفایه نمشود فهمید که آخوند این اشال را که در کفایه به عنوان اشال دوم مطرح

کرده، آیا بالأخره پذیرفته یا نه؟

در اینجا ما ی قرینهای داریم که از آن قرینه استفاده مکنیم این روایت اختصاص به مصلّ شاک ندارد، کدام قرینه است؟
آخرین و ششمین فقرهای که امام فرمود، مفرماید و لا یعتدّ بالش ف حالٍ من الحالات، حالا این را مبن للفاعل بخوانیم و لا
یعتد، مبن للمفعول هم مشود خواند. مخصوصاً اگر ما این را مشهور خواندیم مبن للمفعول یعن اصلا ش در هیچ حال از
حالات، در هیچ عمل از اعمال نباید مورد اعتنا واقع شود. نمخواهد بوید ش در هیچ حال از حالات نماز، بالأخره قبل از
احراز ثلاث و قبل از احراز ثنتین این ش مبطل است، اینجای که ی ش و یقین است به نحو کل، ش نمتواند یقین را

بشند و ش قابل اعتنا نیست، لذا این ولا یعتد بالش ف حال من الحالات قرینه مشود بر اینه این روایت عمومیت دارد

 2_ اما مهم این اشال شیخ انصاری است؛ اولا شیخ تاریخ استدلال به این روایت را هم بیان کرده، اول کس که به این روایت
یعن صحیحهی ثالثه زراره بر استصحاب استدلال کرده صاحب وافیه است و بعد شارح وافیه است، بعد از اینها صاحب
ریاض است، مرحوم نراق در مستند است، اینها آمدند به این روایت استدلال کردند، البته در حاشیهی پاورق رسائل دارد که

قبل از اینها هم مرحوم علامه در منته، محقق در معتبر، اینها هم به این روایت بر استصحاب استدلال کردند.

اما ی اشال را خود شیخ دارد، من خواهش مکنم آقایان امشب رسائل را ببینید و بعد هم کفایه را ببینید، فردا ما اشال
شیخ و جواب که آخوند در کفایه داده را مخوانیم و بعد مرویم سراغ جواب نائین و دیران.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ الاف، (ط ‐ الإسلامية)، ج‌3، ص: 352، باب السهوِ ف الثََّثِ و اربع‌، ح 3.


