
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۷ فروردین ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 83 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه پاسخ به اشال دوم و سوم صحيحه ثانيه زراره

بحث در پاسخ به دو سؤال مهم درباره این صحیحه ثانیه زراره است، عرض کردیم امام رضوان اله تعال علیه در جواب از سؤا
اول خلاصهی نظر شریفشان این شد که فرمودند[1] چون صلاة دارای ی هیئت اتصال و ی فعل واحد است و هر آنچه که
شرط برای این صلاة است ظاهر قاعده این است که از اول تا آخر نماز باید همراه او باشد، هر آنچه که عنوان مانع را دارد باید
در هیچ جزئ از اجزاء نماز و در هیچ حال از حالات نماز محقق نشود. قاعده این است تنها موردی که ما از این قاعده خارج
مشویم روایات است که دلالت بر حدوث دم رعاف و خون بین دارد که اگر در اثناء نماز از بین خون آمد این روایات مگوید
همان موقع انسان نماز را قطع کند و تطهیر کند و بعد نماز را دنبال کند. و فرمودند این روایات دم رعاف ما نمتوانیم از آن

القاء خصوصیت کنیم، این روایات دم رعاف دو خصوصیتش این است که

اولا غیر اختیاری است و ثانیاً ی امر حادث است، خصوصیت این دم رعاف این چنین است و بلا اختیار همینطور در وسط
نماز این امر حادث مشود و لذا ایشان فرمودند اگر کس در وسط نماز عمداً دست خودش را خون بیندازد نمازش باطل

مشود و اشال دارد. اما اگر بلا اختیارٍ شد مانع ندارد.

ثانیاً این که نباید از اول نماز همراه با نمازگزار باشد بله باید ی امر حادث باشد.
فقط ما با این روایات که در باب دم رعاف وارد شده از این قاعده خارج مشویم، از این روایات هم نمتوانیم تعدّی کنیم بوئیم
آنجای که از اول نماز نجاست بوده اما وسط نماز التفات به او پیدا مکند، علم به او پیدا مکند، ما نمتوانیم بوئیم این هم
همان حم را دارد. برخ مثل مرحوم محقق همدان گفتند این هم مثل همان است عرفاً، و عرف القاء خصوصیت مکند بین
آنجای که این حادث بشود و بین آنجای که از اول نماز این خون بوده اما این توجه نداشته، الآن التفات به او پیدا کرده است.
مرحوم همدان فرمود بین این دو مورد فرق وجود ندارد و ما القاء خصوصیت مکنیم. امام رضوان اله تعال علیه فرمودند
خیر، اینجا جای القاء خصوصیت نیست، ما احتمال مدهیم برای حدوث اتفاق او در وسط نماز ی خصوصیت در کار باشد.

سؤال اول این بود که چرا در این روایت اگر بعد از نماز علم پیدا مکند که تمام نماز در حال نجاست بوده امام فرمود اعاده
نمخواهد اما اگر در اثناء نماز آن نجاست مشوکهی قبل از صلاة را علم پیدا کند امام مفرماید باید نمازت را بشن، در
حال که در اینجای که ی مقداری از نماز در حال نجاست بوده اگر تمام نماز را گفتیم بعد العلم نیاز به اعاده ندارد اینجا به

طریق اول باید بوئیم اعاده نمخواهد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نته:

اینجا ی نتهای در کلمات مرحوم والد ما رضوان اله علیه در کتاب سیری کامل در اصول فقه آمده،این نتهی خوب است
که ایشان تفطن به آن پیدا کردند و اینه اگر کس بخواهد در پاسخ به این سؤال اول مسئلهی تعبد را مطرح کند و بوید این از
باب تعبد است، ما نمدانیم وجهش چیست و تعبداً باید بوئیم بین این دو مورد فرق وجود دارد، فرمودند نمشود اینجا
مسئلهی تعبد را مطرح کرد، چرا؟ مفرمایند زراره در روایت دلیل را مپرسد، امام(ع) هم دلیل را بیان مکند، جای تعبد نیست
چون امام(ع) در مقام بیان دلیل برای حم است، مخواهد بفرماید کجا استصحاب جاری مشود و کجا استصحاب جریان

ندارد. لذا کس نیاید اینجا مسئلهی تعبد را مطرح کند.

پس حال که مسئلهی تعبد منتف است همانطوری که دیروز عرض کردیم امام رضوان اله علیه مفرمایند:

در فرض اول جریان استصحاب «مما لا مانع منه» این قبل از نماز ش داشته و به این معناست که این آدم از اول نماز تا آخر
نماز دارای طهارت استصحابیه است یعن هیچ جزئ از اجزاء نماز نیست که بدون طهارت استصحابیه باشد پس استصحاب

در فرض اول به خوب جریان دارد.

اما در فرض دوم: فرض دوم این بود که اثناء نماز که فاتحة التاب را مخواند آن نجاست مشوکه را پیدا مکند. امام فرمود
تنقض الصلاة و تعید الصلاة، مفرمایند این جا درست است تا قبل از زمان علم و التفات استصحاب جریان دارد اما مشلهی
ما خود این زمان علم و التفات است که الآن ی از اجزاء نماز است، در خود این زمان علم و التفات شما آیا متوانید
استصحاب را جاری کنید؟ نه، چون استصحاب متقوم بالش است و ما الآن علم پیدا کردیم، پس نسبت به این جزء و این

زمان که زمان علم و التفات است لا مجاله لجریان الاستصحاب، استصحاب اینجا جریان ندارد.

دوم اینه بوئیم همان مواردی که با روایت دم رعاف از قاعده استثناء کردیم گفتیم راویات دم رعاف مگوید اگر انسان در
اثناء نماز دید از بیناش خون مآید مگوید نماز باطل نیست همان جا اگر امان تطهیر وجود دارد در اثناء نماز تطهیر کند.

پس در این فرض که در اثناء نماز آن نجاست مشوکهی قبل از نماز را علم به او پیدا مکند و جایش را پیدا مکند فرمودند تا
قبل از لحظهی علم، استصحاب جریان دارد و بحث در آن نیست، تا قبل از این لحظهی علم ظرف نماز ظرف ش است و
ش مجال برای استصحاب است، اما آن لحظهای که علم پیدا کرد مفرماید نه استصحاب جریان دارد و نه اخبار رعاف
شاملش مشود، استصحاب جریان ندارد برای اینه در این لحظه علم پیدا کرده و الآن ش ندارد. اخبار رعاف هم گفتیم در آن
دو خصوصیت وجود دارد: 1) ی امر غیر اختیاری باشد 2) ی امر حادث باشد. در حال که این نجاست الآن حادث نیست
و این همان نجاست است که قبل از نماز احتمالش را مداده، الآن هم علم پیدا مکند این نجاست از اول نماز همراه این
شخص بوده، پس اخبار رعاف هم شامل این لحظهی علم نمشود، چون مربوط به جای است که نجاست حادث باشد و فرض

ما هم این است که این علم که پیدا مکند به ی نجاست که از اول نماز همراه با این مصلّ بوده است.

باز برگردیم به مطلب دیروز که عرض کردیم، قاعده این است تمام نماز باید خال از مانع به نام نجاست باشد، از این قاعده
ی استثنا شده، استثنایش اخبار رعاف و خون رعاف است، خون رعاف مگوید مانع ندارد، در خون رعاف دو خصوصیت
وجود دارد، 1) غیر اختیاری است 2) حادث است. در ما نحن فیه که الآن قبل از نماز احتمال مداده و ش داشته که آیا بدن
یا لباسش نجس است نماز را با این حالت ش شروع مکند، وسط نماز التفات و علم به محل نجاست پیدا کرد، این اخبار
رعاف هم آن را نمگیرد چون این الآن علم پیدا مکند از اول نماز این نجاست همراهش بوده، دیر نجاست حادثه نیست،

موضوع اخبار و رعاف نجاست حادثه است.



در این جواب سؤال اخیر، در قسمت اولش امام مفرماید باید نمازت را بشن و اعاده کن، یعن اینجا استصحاب جاری
نیست. سؤال این است که چرا در آنجا استصحاب جاری و در اینجا جاری نیست؟ چرا آنجا اعاده نمخواهد با اینه بعد از
نماز علم پیدا مکند تمام نمازش در نجاست بوده، اینجا اعاده مخواهد با اینه بعض از نمازش در حالت نجاست بوده؟ لذا
ی نتهی خیل خوب هم مرحوم والد ما رضوان اله علیه فرمودند و آن اینه کس نوید فرق بین آن مورد و این مورد تعبد

است!

2) سؤال دوم این بود که در این جواب سؤال اخیر دو قسمت آمده، قسمت اول امام مفرماید تنقض الصلاة و تعید إذا شت
ف موضع منه ثم رأیته، مفرماید اگر قبل از نماز ش کردی و وسط نماز دیدی، نمازت را بشن و از اول اعاده کن. بعد
دهو بعد نمازت را ادامه م کنالصلاة و تطهیر م رده بودی اینجا قطعتن اما اگر قبل از نماز ش ،فرماید و إن لم تشم

لعلّه شء اوقع علیه و بعد اینجا هم استصحاب را مآورند مفرمایند و لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش ابدا.

سؤال این است که در اینجا فرق بین این دو قسمت چیست؟ این دو تا قسمت که امام(ع) فرمودند چه فرق وجود دارد و چرا در
قســمت دوم استصــحاب جریــان دارد، امــام مفرمایــد و لیــس ینبغــ لــ أن تنقــض الیقیــن بــالش ابــدا، امــا در قســمت اول

استصحاب جریان ندارد.

امام رضوان اله علیه در جواب از این سؤال دوم، ابتدا مگویند استصحاب که اینجا مطرح است سه احتمال در آن وجود دارد
(اینه امام فرموده لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش مراد چیست؟):

اصالة عدم عروض النجاسة
اصالة عدم عروض المانع.
اصالة بقاء الهیئة الاتصالیة.

راه اول این که در این قسمت دوم از جواب اخیر امام(ع) مفرماید اگر قبل از نماز ش نرده بودی الآن وسط نماز چشمت به
ی نجاست رطب افتاده، مفرماید لأنه شء اوقع علی، شاید همین الآن این خون در بدن شما از جای ریخته باشد یا از
خودت حادث شده باشد، نمازت باطل نیست اما قطع مکن تطهیر مکن و لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین، به این معناست
که ما احتمال مدهیم این نجاست از اول نماز بوده، احتمال هم مدهیم الآن حادث شده باشد، چون احتمال مدهیم و
استصحاب مکنیم مگوئیم این نجاست الآن هست آیا قبلا بوده یا نبوده؟ استصحاب مکنیم عدم بروز نجاست را، مگوئیم تا

قبل از اینه من دیدم نمدانم آیا این نجاست در بدنم عارض شده یا نه؟استصحاب مکنم عدم بروز نجاست را.

ول این استصحاب اگر بخواهد اثبات کند حدوث نجاست در اثناء نماز را مشد اصل مثبت، نم تواند استصحاب عدم بروز
نجاست اثبات کند حدوث نجاست را تا ببریمش داخل در اخبار رعاف. پس این اصل را کنار بذاریم.

راه دوم این است که بوئیم این نجاست که الآن من دارم وسط نماز مبینم اگر از اول نماز همراه من بوده مانعةٌ عن الصلاة،
اگر از اول نباشد مانع نیست. بوئیم اینجا ش مکنیم در اینه آیا مانع هست یا مانع نیست؟ مگوئیم تا قبل از اینه من
نجاست را ببینم اصالة عدم بروز المانع را مآورم تا قبل از اینه من ببینم ش مکنم آیا مانع عارض شد یا نه؟ اصل عدم
بروز مانع است، حالا که دیدم ش مکنم آیا این مانعیت دارد یا ندارد؟ امام مفرمایند اینجا ی اصل به آن ضمیمه کنیم
بوئیم اصل برائت از مانعیت است، ش مکنیم آیا مانعیت دارد یا نه؟ اصالة البرائة من المانعیة را جاری کنیم شما نیائید در
ذهن شریفتان بوئید ما دائم مگوئیم برائت از حرمت، برائت از وجوب، نه! دایرهی اصالةالبرائه وسیع است برائت عقل و
نقل مگوید هر چیزی که شما نمدان، ما نمدانیم آیا این مانعیت دارد یا ندارد؟ اصل برائت از مانعیت است. به امام عرض
کنیم ما برای اصالة البرائة من المانعیة نظیری در فقه داریم؟ مفرماید بله در لباس مشوک، اصلا در آنجای که مصل از اول
نماز ی لباس مپوشد نماز که این لباسش آیا مذک است یا غیر مذک، از حیوان مأکول لحم است یا غیر آن. محققین که



مگویند با لباس مشوک م شود نماز خواند به اصالة البرائه عن المانعیة تمس مکنند، مفرمایند نظیر هم دارد.

راه سوم اینه مفرمایند اگر کس اصالة عدم حدوث النجاسة را نپذیرد، اصالة عدم بروز المانع را هم بوید این اصل عدم
ازل است و این اصل عدم عزل را ما قبول نداریم، مفرماید ی اصل سوم داریم به نام اصالة بقاء الهیئة الاتصالیه، ما تا
قبل از اینه این نجاست را ببینیم هیئت اتصالیهی نماز باق بوده، وقت نجاست را دیدیم اگر نجاست از اول نماز باشد هیئت
اتصالیه از بین مرود، اگر نجاست الآن حادث شده باشد هیئت اتصالیه باق است، ما ش مکنیم هیئت اتصالیه از بین رفته

یا باق است؟ اصل بقاء هیئت اتصالیه است.

پس نتیجه چ شد؟ مفرماید در این شق دوم از جواب که امام معصوم(ع) به استصحاب تمس کردند، علّتش این است که در
ر استصحاب جریان ندارد، اما در شقاین نجاست از اول بوده نسبت به این لحظهی علم دی کنعلم پیدا م شق اول شما وقت
دوم چون احتمال حدوث را مدهید (فرض دوم آنجای است که قبل از نماز ش نرده اما الآن نجاست را وسط نماز دید
احتمال مدهد از اول نماز بوده و احتمال هم مدهد الآن حادث شده باشد) مفرماید تا قبل از زمان التفات استصحاب جاری
مشود، اما نسبت به زمان التفات یا باید اصالة عدم عروض النجاسة را جاری کنیم یا اصالة عدم عروض المانع به انضمام

اصالة البرائة عن المانعیة یا اصالة بقاء الهیئة الاتصالیة.

مگوئیم تا قبل از اینه شما نجاست را ببینید اگر فرض کنیم که هیئت اتصالیه باق است، نسبت به این لحظه متوانیم
استصحاب کنیم، این اشال وارد مشود اگر بخواهیم هیئت اتصالیه را از اول نماز استصحاب کنیم این حالت سابقه ندارد.

نته: ی نتهای را مرحوم والد ما رضوان اله تعال علیه دارند؛ ایشان مفرمایند تنها چیزی که اینجا باق مماند این است که
ظاهر روایت این است که امام معصوم ع قصد داشتهاند در این قسمت اخیر مسئله را با استصحاب تمام کنند، در حال که این
فرمایش که مرحوم امام دارند این است که ما هم استصحاب و هم اصالة البرائه عن المانعیة را نیاز داریم، در حال که ظاهر

روایت و لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین، این است که امام(ع) مخواهند با استصحاب مسئله را تمام کنند.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و لن يمن الذب عن أصل الإشال عل الاحتمال الأول بان يقال ان التمسك بالاستصحاب فيما إذا صل ثم رأى
النجاسة مع الشك و الالتفات ف حال الصلاة و العلم بعدها بأنها كانت موجودة حالها مما لا مانع منه، كما عرفت تقريبه، و اما
إذا رأى ف الأثناء سواء كان علم بوجودها من أول الصلاة أو احتمل حدوثها ف البين فلا يمن التمسك بالاستصحاب لتصحيح
الصلاة، لأن ما يمن التمسك فيه به هو حالة الشك و اما حال العلم فلا بد من تصحيح الصلاة بش‌ء آخر، و إلا فأدلة إثبات
المانعية للنجاسة أو اشتراط الطهارة تدل عل إثباتها ف الصلاة الت ه حقيقة واحدة و لها هيئة اتصالية و الأكوان الغير
المشغولة بالأذكار أيضا أكوان صلاتية بحسب ارتاز المتشرعة و دلالة ظواهر الأدلة، فالصلاة مشروطة من أولها إل آخرها
بالستر، و النجاسة مانعة لها كذلك فلا بد من الخروج عن ظاهر أدلة الاشتراط أو الأدلة الدالة عل المانعية من دليل مخرج و غاية
ما تدل عل عدم الاعتبار هو الاخبار الواردة ف الرعاف و ه واردة فيما إذا حدث الرعاف ف الأثناء، و دعوى إلقاء الخصوصية
لعدم الفرق عرفا بين حدوث النجاسة ف الأثناء، و كونها من الأول مع الالتفات و العلم ف الحال ممنوعة، لاحتمال ان يون
لحدوثها من باب الاتفاق دخل ف رفع المانعية، و لهذا لا يمن الالتزام بجواز التنجيس عمدا و الاشتغال بتطهير الثوب فورا ثم
البناء عل الصلاة، فحينئذ نقول: إذا علم ف الأثناء بان النجاسة كانت من الأول لا يمن تصحيح صلاته، لأن الاستصحاب كما
عرفت لا يفيد بالنسبة إل حال العلم بالتلبس، و الأدلة الدالة عل اشتراط الصلاة بالطهارة أو مانعية النجاسة مما لا مخرج لها، فلا

محيص عن نقض الصلاة و إعادتها بعد تطهير الثوب.



و اما إذا احتمل عروضها ف البين فيمن التشبث بالاستصحاب لتصحيحها، لا لأن أصالة عدم عروض النجاسة إل الآن يثبت
حدوثها حت يدخل المورد تحت أدلة حدوث الرعاف لتصحيح حال العلم بالتلبس بالنجاسة لأجلها، ضرورة مثبتية هذا الأصل، بل
أصالة عدم عروض النجاسة إل الآن انما ه لتصحيح حال الجهل بها، و حال العلم لأن بالتلبس يون المصل شاكا ف كون
هذه النجاسة الموجودة حادثة حت لا تون مانعة، أو باقية من الأول حت تون مانعة فيون شاكا ف مانعيتها فتجري أصالة

البراءة العقلية و الشرعية كما ف اللباس المشوك فيه.
فان الأظهر من الأدلة عل كثرتها هو مانعية النجاسة من الصلاة لا شرطية الطهارة كما يظهر لمن تدبرها و ان كان بعضها يوهم
الشرطية مثل هذه الصحيحة، لن المانعية ه الأقوى بحسب مفاد الأدلة، و استصحاب الطهارة ف صدر هذه الصحيحة لعله من
باب كون الطهارة و عدم النجاسة امرا واحدا بحسب نظر العرف، و المقصود كون اللباس خاليا عن القذارة المانعة، و هو

حاصل بإجراء أصل الطهارة و إجراء أصالة عدم عروض النجاسة.
هذا إذا كان المراد من الأصل ف ذيل الصحيحة هو أصالة عدم عروض النجاسة إل الآن، كما انه ربما يستأنس من قوله: لا تدري
لعله ش‌ء أوقع عليك، و الا فيمن ان يقال ان المراد من الأصل أصالة عدم عروض المانع ف الصلاة، فان النجاسة الواقعية لم
تن مانعة مع الجهل بها و النجاسة المعلومة يمن ان تون حادثة غير مانعة فقبل العلم بها يون عدم عروض المانع ف الصلاة
الت بيده متيقنا فيستصحب إل زمان العلم فيغسل الثوب و يبن عل الصلاة، و لو فرض عدم جريان أصالة عدم المانع فأصالة
بقاء الهيئة الاتصالية أيضا جارية كما هو المقرر ف محله، فتحصل من جميع ما ذكرنا ان بين الصورتين فرقا بحسب الأصول و

القواعد كما فرق بينهما الإمام عليه الصلاة و السلام.» الرسائل، ج 1، صص  103- 101


