
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۶ فروردین ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 82 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اشال دوم و سوم به صحيحه ثانيه زراره

عرض کردیم در صحیحه ثانیه زراره غیر از آن اشال معروف که بحث عدم تناسب بین تعلیل و معلّل است دو اشال دیر
مطرح است که در جلسهی گذشته خلاصه و اجمال این دو اشال را بیان کردیم:

اشال دوم:

این است که در این صحیحهی ثانیه زراره در سؤال سوم و جواب از سؤال سوم، امام (ع) مفرماید اگر بعد از نماز علم به این
پیدا کرد که تمام نمازش در نجاست بوده این نماز صحیح است، اما در سؤال و جواب از سؤال پنجم مفرماید اگر قبل از نماز
ش کند به وجود ی نجاست، نمازش را شروع کرد در اثناء نماز آن نجاست را دید «تنقض الصلاة و تعید» این نمازش باطل

است باید نمازش را بشند و از اول بعد از اینه لباس را تطهیر مکند نماز را بخواند.

سؤال این است که چرا آنجای که تمام نماز در نجاست واقع مشود امام(ع) مفرماید نماز صحیح است با اینه آنجا هم قبل
از نماز ش حاصل شده، آنجا قبل از نماز سائل مگوید ظننت أنّه قد أصابه و نظرت و لم أر شیئا، چیزی پیدا نرده اما ظن
به اصابه دارد نماز را شروع مکند و بعد از نماز علم پیدا مکند و آن نجاست را مبیند و علم پیدا مکند که تمام این نماز در
گوید اگر قبل از نماز من شفرمایند اعاده لازم ندارد اما در این سؤال پنجم سائل ماین نجاست واقع شده، امام اینجا م
کردم در حال نماز و در اثناء نماز دیدم، امام مفرماید اینجا باید نمازت را بشن و اعاده کن. چه اشال دارد بوئیم اینجا هم
تا این قسمت استصحاب جریان پیدا کند الآن هم این لباسش را در همان حال نماز بدون اینه مناف به وجود بیاید تطهیر کند و

نمازش را دنبال کند.

اشال سوم:

این استه در این سؤال اخیر (یعن همین سؤال پنجم) امام (ع) فرمود تنقض الصلاة و تعید إذا شت ف موضع منه، و در
ادامه ی فرع دیر را هم بیان فرمودند مفرمایند و إن لم تش، اگر قبلا ش نردی الآن دیدی که این نجاست، نجاست تر و
تازه است لازم نیست نمازت را بشن، اینجا همین لباس را تطهیر کن لعلّه شء اوقع علیه بعد هم در اینجا استصحاب جاری
کردند فرمودند «و لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش ابدا» سؤال این است که چرا در این فرع امام استصحاب را جاری
است هم در فرع قبل، قبلا که موضوع استصحاب ش کند اما در فرع قبل از آن استصحاب را جاری نفرموده؟ در حالم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ش بوده که استصحاب مگوید نمازت تا اینجا درست است هم در این فرع، الآن ش فعلیت پیدا مکند و ش وجود دارد،
چرا در آن فرض اول استصحاب جریان ندارد و امام نفرمودند در آنجا استصحاب جریان دارد اما در فرض دوم فرمودند

استصحاب جریان دارد.

الات از نظر امام خمينپاسخ اش

[1]

امام رضوان اله تعال علیه در رسالهی استصحابشان این دو اشال را مطرح مکنند و بعد در مقام جواب از این دو اشال
برمآیند، حالا ما جواب امام را آنطوری که در آنجا مطرح کردند ذکر کنیم تا ببینیم آیا این جواب جواب از هر دو اشال است

یا فقط جواب از اشال اول مشود یا دوم؟

ایشان ابتدا ی مقدمهای را به عنوان جواب در رساله استصحاب صفحه 47 ذکر فرمودند؛ استصحاب در موردی است که
برای مصلّ حالت ش باشد اما در جای که مصلّ علم به نجاست یا طهارت دارد اینجا دیر معنای برای جریان استصحاب

نیست، مفرماید برای مصلّ که در اثناء نماز نجاست را مبیند سه فرض است:

‐ ی اینه ش دارد.
‐ ی فرض این است که علم به نجاست پیدا مکند.

‐ ی هم علم به طهارت پیدا مکند.

عبارت امام اینجا ی مقداری اضطراب دارد و روشن نیست مفرماید مصل سه حال دارد و استصحاب در جای است که
ش وجود داشته باشد، جای که ش هست مجال برای استصحاب است اما جای که ش وجود ندارد مجال برای
استصحاب نیست، مفرمایند در آنجای که بعد از نماز علم به نجاست پیدا مکند خود نماز تماماً با حالت ش بوده، حالا که
خود نماز تماماً با حالت ش بوده اینجا استصحاب جریان پیدا مکند در جای که در اثناء نماز نجاست را مبیند اینجا دیر
امان تمس به استصحاب نیست چون اینجا الآن علم پیدا کرده و فرض ش نیست، الآن در اثناء نماز علم دارد به اینه این
لباس نجس است، استصحاب اینجا کارساز نیست. مفرمایند البته اگر ی دلیل دیری بوید که این نجاست اگر نجاست تازه
باشد همان جا شما متوانید بشوئید و نماز را اعاده ننید و ادامه بدهید، اما اگر چنین دلیل نباشد، دلیل مگوید اگر نجاست،
وجود ندارد و استصحاب در جای ر جای استصحاب نیست چون شنجاست غیر مرطوبه است نماز باطل است اینجا دی
است که ش باشد. به عبارت دیر در اول عبارتشان مفرمایند فرق بین آنجای که بعد از نماز علم پیدا مکند با آنجای که در
اثناء نماز علم پیدا مکند این است که در اول تمام نماز در ظرف ش بوده، پس این استصحاب تا آخر نماز همراه این آدم

بوده اما در دوم چون در اثناء نماز علم پیدا مکند این ظرف ش نیست، مجال برای جریان استصحاب نیست.

باز ی مقداری این را توضیح مدهند؛ مفرمایند ما باشیم و ادلهای که اثبات مانعیت نجاست مکند یا ادلهای که اثبات
اشتراط طهارت مکند مگوید طهارت در نماز شرط است این ادله چه اقتضای دارد؟ ادلهی مانعیت نجاست یا شرطیت
طهارت چه اقتضای دارد؟ مفرمایند اقتضای که دارد این است که باید تمام نماز از اول تا آخر مانع نباشد، اگر گفتیم ستر از
شرایط لباس نمازگزار و مصل است باید از اول تا آخر باشد، نماز فعل واحد است دارای ی هیئت واحدهی اتصالیه است،
حت مفرمایند در آن اکوان که مصلّ مشغول ذکر هم نیست، نشسته و هنوز ذکری نمگوید، مفرماید ارتاز متشرعه و
هم ولو ذکر هم در آن نیست اما این هم جزء همان هیئت اتصالیه است، اگر کس ظواهر ادله این است که این اکوان صلات
نشست هنوز تشهد را شروع نرده، شروع کرد به قهقهه در نماز، این کون صلات بهم مخورد، مفرمایند نماز فعل واحدٌ و هیئةٌ
اتصالیةٌ واحدة، از اول تا آخرش ی چیز است، این نمازی که ی چیز است اگر مشروط به ی شرط شد به این معناست که



این شرط از اول تا آخر باید همراه با این نماز باشد، چه شرط بوئیم و چه مانع، اگر گفتیم نجاست مانع است یعن در تمام این
نماز از اول تا آخر حت در آن کون صلات، در جای که مشغول به ذکر هم نیست، نباید نجاست باشد.

تقریباً بعد از این سه یا چهار مطلب را بیان کردند:
1_ ی این است که از این قاعدهی اولیه که تمام نماز باید این مانع در آن نباشد یا تمام نماز باید این طهارت از خبث در آن
باشد ما خارج نمشویم مر اینه ی دلیل داشته باشیم. دلیل که هست فقط همین است که اگر خون تازه یا نجاست تازه در
اثناء نماز دید اینجا نمازش را لازم نیست بشند، نمازش را متوقف مکند، لباسش را مشوید و نماز را ادامه مدهد، تنها
چیزی که ما از این قاعدهی اولیه که گفتیم قاعده این است که این مشروع از اول تا آخرش باید بدون نجاست باشد، از اول تا
آخرش باید بدون این مانع باشد، تنها چیزی که از این قاعدهی اولیه خارج مشود همین موردی است که ی نجاست تازهای در

اثناء نماز باشد.

2_ در مطلب بعد مفرمایند مرحوم حاج آقا رضای همدان قدس سره در مصباح الفقیه (جلد 1 صفحه 619) از این موردی که
از قاعده خارج شده ی القاء خصوصیت کرده، فرموده بین جای که ی نجاست مرطوب در اثناء نماز حادث شود و بین
آنجـای کـه نجاسـت از قبـل بـوده و در اثنـاء نمـاز علـم بـه آن پیـدا مکنـد، مـا مگـوئیم فرقـ وجـود نـدارد و از آن مـورد القـاء
خصوصیت مکنیم. مگوئیم چه فرق وجود دارد عرفاً، یعن اگر شما سؤال کنید که القاء خصوصیت منشأش چیست؟ ایشان
فرموده منشأش عرف است، عرف مگوید اگر مولا فرمود در اثناء نماز لباستان را دیدید نجس شد احتمال دادید که این
نجاست الآن حادث شده، همین جا نماز را متوقف کنید، کنار شیر آب هم هستید لباستان را بشویید و ادامه بدهید، مفرماید
عرف از این القاء خصوصیت مکند مگوید آنجای هم که قبل از نماز مدانستید لباستان نجس است پیدا نردید، نماز را
شروع کردید وسط نماز جایش را پیدا کردید آن را هم همان جا بشوئید و تمام شود. ایشان مفرماید ما بیائیم القاء خصوصیت
کنیم بوئیم عرف مگوید چه فرق مکند اینجای که نجاست در اثناء حادث مشود این موجب بطلان نماز نیست و شارع
راهار برای شما گذاشته و آنجای که از اول قبل از نماز مدانید لباس نجس است اما جایش را پیدا نردید اثناء نماز پیدا
کردید، عرف مگوید بین این دو صورت فرق نیست، تا حالا که ش داشته و استصحاب کمش کرده، تا حالا که نمدانسته،
الآن که جایش را پیدا کرد اگر بتواند بدون اینه موالات به هم بخورد یا مناف انجام بدهد تطهیر کند و نماز را دنبال کند اینجا
همین کار را انجام بدهد و فرق بین این دو مورد نیست. امام رضوان اله تعال علیه این فرمایش مرحوم محقق همدان را رد
خصوصیت دهیم برای حدوث نجاست در اثناء یفرمایند ما احتمال ماست، م دعوای ممنوع فرمایند این یکنند و مم

باشد، آن هم حدوث اتفاقاش.

3_ امام ی فرع را اینجا خلق کردند که عرض کردم در فقه یا در اصول ی از هنرهای فقیه این است که خلق فرع کند
مفرمایند آیا کس عمداً در وسط نماز متواند بوید من ی لحظه لباسم را نجس مکنم ذکر هم نمگوید، دو سه ثانیه بعد هم
مشوید و تطهیر مکند، مناف هم به وجود نمآید و موالات هم بهم نمخورد؟ آیا عمداً تنجیس در اثناء نماز جایز است؟
مفرمایند قطعاً جایز نیست، معلوم مشود برای حدوث نجاست در اثناء نماز آن هم حدوث اتفاق، این نقش وجود دارد حالا
جای که نجاست از اول بوده این هم علم پیدا مکند که از اول لباسش با نجاست بوده قبل از نماز هم ش پیدا کرده این
دش هم همین فرعة، مؤیرفع المانعی ف ون لحدوثها من باب الاتفاق دخلفرمایند لاحتمال أن یتواند به او ملحق باشد منم

بود که عرض کردیم تنجیس عمداً جایز نیست.
بعد از اینه این چند مطلب را مرحوم امام مفرمایند، مفرمایند اگر در اثناء بداند نجاست از اول بوده این را نمتواند با
استصحاب درست کند، اگر بعد از نماز علم پیدا کند که این تمام نماز در نجاست بوده آنجا استصحاب جریان دارد اما اگر در

اثناء علم پیدا کند جریان ندارد، چرا؟ دو تا علت ذکر مکنند:
الف) استصحاب نسبت به حال علم اثری ندارد من الآن در نماز علم پیدا کردم، پس شرط وجود ندارد، علم دارم در اثناء نماز که

این لباس نجس است و این صلاة شرطش وجود ندارد پس مجال برای استصحاب نیست.



ب) ما از آن قاعدهی اولیه در اثناء نماز چونه خارج شویم؟ از قاعدهی اولیه تنها مخرج که داریم آنجای است که نجاست در
اثناء بیاید آن هم احتمال بدهیم که همین الآن حادث شده اما اگر علم پیدا کردیم این نجاست از اول بوده دلیل بر اخراج این
مورد از آن قاعده نداریم. قاعدهی مانعیت نجاست یا شرطیت طهارت این است که این نماز از اول تا آخر دارای این شرط باشد
و این مانع موجود نباشد. پس دو تا دلیل در اینجا بیان مکنند و با این دو دلیل مفرمایند آنجای که در اثناء علم پیدا کند به

نجاست این نمتواند با استصحاب تصحیح کند، حالا این کلام امام ی تتمهای دارد آن را ببینید.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

الأثناء، و كونها من الأول مع الالتفات و العلم ف [1] ـ « و دعوى إلقاء الخصوصية لعدم الفرق عرفا بين حدوث النجاسة ف
الحال ممنوعة، لاحتمال ان يون لحدوثها من باب الاتفاق دخل ف رفع المانعية، و لهذا لا يمن الالتزام بجواز التنجيس عمدا و

الاشتغال بتطهير الثوب فورا ثم البناء عل الصلاة» الرسائل، ج 1، صفحه 102.


