
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۰ فروردین ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 81 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

توضيح ديدگاه مختار

ملاحظه فرمودید که در صحیحه ثانیه زراره این اشال معروف که تعلیل با معلّل سازگاری ندارد به همان بیان که ما عرض
کردیم قابل جواب است. عرض کردیم سؤال اصل زراره و آنچه که به عنوان اشال اصل در ذهن زراره است این است که
چرا در آن سؤال اول و دوم امام فرمود اعاده واجب است و این نماز باطل است، اما در سؤال سوم با اینه در ذهن زراره
هست که این نماز باید باطل باشد، مع ذل امام مفرمایند این نماز صحیح است و نیازی به اعاده ندارد. ما بیان کردیم که
سؤال زراره از این است که چرا این نماز صحیحاً واقع شده و امام(ع) مفرمایند چون در حال نماز و قبل از شروع نماز تو

دارای طهارت استصحاب بودی و چون دارای طهارت استصحاب بودی پس نمازت صحیحاً واقع شده.

وقت که مأمور به به امر ظاهری انجام شد اینجا مسئلهی کبرای إجزاء مطرح مشود اما امام(ع) در روایت نظری به بحث إجزاء
ندارند، وقت ملّف مأمور به به امر ظاهری را انجام داد اینجا دیر نمازش صحیحاً واقع شده، نیازی به مسئلهی إجزاء نیست.
دیروز عرض کردیم که مثل شریف العلماء و برخ دیر از بزرگان اینها مگویند اگر ما قاعدهی إجزاء را به این روایت ضمیمه
ننیم اصلا تعلیل لا یون حسنا، ما عرضمان این است که بدون اینه ما قاعدهی إجزاء را در نظر بیریم تعلیل حسن اسـت،
فرماید چون طهارت استصحابفرمائید این نماز صحیحاً واقع شده امام مه سؤال زراره از این است که چرا شما مبرای این
داریم. حالا کس به ذهنش نیاید که مر ممن است زراره نداند و توجه به طهارت استصحاب نداشته باشد؟ بله،آن زمان تازه
زمان بوده که ائمه(ع) استصحاب را به اصحابشان یاد مدادند اینطور نبوده که ما بوئیم مسئلهی استصحاب خیل روشن
بوده، کما اینه در سوال دوم زراره مگوید من یقین به نجاست پیدا کردم اما ندانستم که محل نجاست در لباس کجاست؟ با
همین علم اجمال به نجاست ایستادم و نماز خواندم، امام مفرماید باید اعاده کن. کس نیاید بوید مر زراره اینقدر فضل و
علمش کم بوده که نمدانسته علم اجمال هم مانند علم تفصیل است؟ بله، چه اشال دارد در آن زمان در ذهن زراره این باشد
که علم تفصیل فقط موجب بطلان است، اگر کس تفصیلا بداند که این لباسش نجس است اما اگر علم اجمال باشد لعل که
نمازش اشال نداشته باشد. بنابراین نباید اشال کرد که چطور بوئیم زراره عارف به استصحاب نبوده و بوئیم حتماً عارف
بوده و مدانسته اینجا جای استصحاب است. بنابراین سؤال زراره از این است که آیا این نماز صحیح است یا خیر؟ امام

مفرمایند چون طهارت استصحاب دارد صحیح است.

ما پیش از این گفتیم امام(ع) با مسئلهی طهارت استصحاب شرطیت طهارت را توسعه مدهند، یعن اگر گفتیم طهارت شرط
برای نماز است اینطور نیست که این طهارت فقط طهارت واقعیه باشد، طهارت ظاهریه مثل طهارت استصحاب این هم کفایت

مکند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اگر ما گفتیم امام(ع) در این صحیحه ثانیه در مقام توسعهی شرطیت طهارت است، یعن تا قبل از این روایت مگوئیم طهارت
بدن و لباس از نجاست شرط برای نماز است و ظهور در این دارد که این شرط واقع است، این روایت که مگوید طهارت که
شرط برای نماز است اعم است از طهارت ظاهری و طهارت واقع، توسعه مدهد. یعن امام مفرماید شما اگر ظاهراً هم
یقین به طهارت لباسش داشته و بعداً ش داشتید که الآن در فرض این روایت این است که این شخص قبلا طهارت استصحاب
مکند و طهارت استصحاب دارد مفرماید این هم مثل طهارت واقع کفایت مکند. آیا اینجا نیازی به ضمیمه کردن کبرا
وجود دارد؟ اصلا ما نیازی به ضمیمه کردن کبرا نداریم، ما در بیان دیروزمان اینطور عرض کردیم که امام به زراره مفهماند
که تو مطابق با امر ظاهری عمل کردی، آن وقت مگوئیم ولو در خود تعلیل ما نیازی به قاعدهی إجزاء نداریم، تعلیل را معنا
مکنیم درست و حساب هم معنا مکنیم، بدون اینه مسئلهی قاعدهی إجزاء مطرح شود. اما برای تمیل این کبرا لازم است، به
زراره مفرمایند تو مطابق با امر ظاهری عمل کردی و کبرا این است که عمل بر طبق امر ظاهری مجزی از امر واقع است،

این بیان دیروز ما بود.

بيان دير از ديدگاه مختار

امروز مخواهیم دیدگاه مختار را به ی بیان جدیدتری بوییم؛ امام(ع) آمدند طهارت خبثیه را توسعه دادند، وقت توسعه
مدهند اصلا چه نیازی به انضمام قاعدهی إجزاء است، مفرمایند شرط نماز طهارت است، اعم از طهارت واقع و طهارت
ظاهری، إجزاء را ما کجا نیاز داریم؟ در جای که ش داریم آیا این طهارت ظاهری جای طهارت واقع منشیند یا نه؟ اینجا
ه کافه طهارت ظاهریخود امام(ع) تصریح دارند به این نیاز داریم مسئلهی إجزاء و قاعدهی إجزاء را مطرح کنیم اما وقت
است، دیر جای برای بحث اجزاء نمماند، اصلا مجال برای اینه بخواهیم قاعدهی إجزاء را ضمیمه کنیم نداریم، با این بیان

امروز نتیجه این مشود که نه در حسن تعلیل نیازی به انضمام قاعدهی إجزاء داریم و نه در تمیل مطلب.

فرمایند (در همان جلد سوم مصباح صفحه 57) إن التعلیل المذکور ناظرقدس سره در مصباح الاصول م مرحوم آقای خوئ
إل وجود الامر الظاهریها للصلاة لا بعد الصلاة، این تعلیل ناظر به وجود امر ظاهری است در حال نماز و نه بعد از نماز. بعد

کون الإجزاء مفروغً عنه عند الراوی فالتعلیل ناظر إل الصغری بعد کون البری مسلماً إل الخارج.

ما اشالمان این است که اصلا دیر بحث صغرا و کبرا را نباید مطرح کنیم، بحث صغرا و کبرا جای است که امام(ع) با تعلیل
بخواهند بفرمایند که زراره، عمل تو مطابق با امر ظاهری است آن وقت پس ی کبرا هم اینجا مخواهد که هر عمل که مطابق
با امر ظاهری است مجزی از امر واقع است، اما طبق این بیان که ما عرض مکنیم، مگوئیم امام(ع) در مقام توسعه
شرطیت طهارت است و این صحیحهی ثانیهی زراره حاکم بر ادلهی اولیه است، ادلهی اولیه که مگوید لباس نمازگزار باید
پاک باشد، ادلهی اولیه ظهور در طهارت واقعیه دارد، ما باشیم و ادله اولیه مگوئیم وقت این لباس نمازگزار باید پاک باشد یا
نباید نجس باشد این ظهور در طهارت و نجاست واقعیه دارد، این صحیحهی ثانیهی زراره مآید حومت بر ادله پیدا مکند،
حومت که پیدا مکند یعن شرط نماز طهارت لباس است چه طهارت واقع و چه طهارت ظاهری، اصلا ما نیازی به قاعدهی

اجزاء نداریم.

در همین کلام مرحوم آقای خوئ عجیب این است در ذیل کلام ایشان مگوید ودلالة الأمر الظاهری عل الإجزاء ف باب الطهارة
مما لا اشال فیه، یعن علما گرچه در کبرای اجزاء اختلاف دارند اما در باب اجزای در خصوص باب طهارت اشال ندارند و

همه قبول دارند.

ما عرضمان این است که این تعبیر دقیق نیست در باب طهارت از خبث اصلا ما نیازی به إجزاء نداریم، روایت آمده مگوید
طهارت ظاهری مثل طهارت واقع است و قضیه تمام مشود. برای صحت نماز به هیچ وجه نیاز به اینه ما قاعدهی إجزاء را



ضمیمه کنیم نداریم.

پس این بیان امروز ما بیان دیری است دقیقتر از بیان دیروز ما؛ دیروز ما مگفتیم بالأخره قاعدهی إجزاء را ضمیمه مکنیم
اما مگفتیم ضمیمه کردن قاعدهی إجزاء ربط به تصحیح تعلیل ندارد ول باید ضمیمه کنیم اما امروز مخواهیم عرض کنیم

نه، اصلا نیاز به ضمیمه کردن هم ندارد، این روایت توسعه مدهد وقت توسعه داد دیر نماز صحیح است.

تنها اشال بر این عرض ما این است که ظاهر این تعلیل برای عدم اعاده است، ما فقط در اینجا به قرینهای که زراره در مقام
چه سوال است باید تصرف کنیم، اینه مگوید اعاده نن و زراره مگوید لم ذل، به نظر ما یعن زراره مگوید لماذا کانت
الصلاة صحیحةً، چون اگر صحیح باشد اعاده نمخواهد اگر صحیح نباشد اعاده مخواهد، به عبارت دیر سؤال زراره از
منشأ اعاده و عدم اعاده است نه از خود اعاده و عدم اعاده، ی تعبیری در کلام امام رضوان اله تعال علیه وجود دارد که

عرض مکنم.

امام رضوان اله تعال علیه اصلا اشاره ای به بحث إجزاء در رساله استصحابشان نفرمودند و همین بیان که امروز گفتیم،
ایشان مفرمایند این روایت در مقام توسعه است که قبلا هم نظیر این بیان را گفته بودیم، مفرمایند آمده توسعه داده، و به
کلمهی اعاده که مرسند مفرمایند این لفظ اعاده، ارشاد به منشأ صحت است. امام مفرمایند لا تعید، نباید اعاده کن، چرا؟
برای اینه عمل تو مطابق با مأمور به است. مأمور به اعم از طهارت ظاهری و واقع است و عمل تو هم مطابق با آن است،
وقت مطابق با آن است نباید اعاده کن. ایشان دیر اشارهای به بحث إجزاء نمکنند و گویا در ذهن شریفشان همین مطلب
بوده و اصلا ما نیازی به انضمام قاعدهی إجزاء نداریم وقت مگوئیم این صحیحهی ثانیه شرطیت طهارت را توسعه مدهد

دیر مجال برای این بحث اجزاء نیست.

اجمال از مباحث مطرح در صحيحه دوم زراره

1_ در دو قسمت روایت به قاعدهی استصحاب اشاره شده، ی در همین جواب سؤال سوم و دیری در جواب سؤال پنجم که
این اشالات که در جواب سؤال سوم و اینه این تعلیل با معلل یعن عدم الإعاده سازگاری ندارد این اشالات دیر در آن
فقرهی پنجم اصلا مطرح نیست «لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش» آنجا دیر در مقام تعلیل نیست و این اشال آنجا
مطرح نیست. اما در این قسمت اول این اشال مطرح است و این را عرض کنم که بعض از فقها و اصولیین گفتند ما بالأخره
نفهمیدیم این لأنّ کنت عل یقین من طهارت چونه تعلیل است برای عدم الإعاده، این را واگذار مکنیم به خود امام (ع)، اما
ما این مقدار که برای استصحاب مخواهیم به آن استدلال کنیم برای ما کاف است، اما چطور این تعلیل ارتباط به این معلل
ندارد؟ ما نمدانیم و لازم نیست که بدانیم. عرض کردیم که بخش از آن خیل روشن است و اینطور نیست که بوئیم نمفهمیم،

ول در آن قسمت اخیر این اشال مطرح است.

2_ بحث دوم که در این روایت است اینه از این روایت ما شرطیت طهارت برای نماز را استفاده مکنیم مفرماید لأنّ کنت
عل یقین من طهارت، ظهور در شرطیت طهارت دارد که قبلا این بحث را مفصل مطرح کردیم، آیا نجاست مانع است یا
طهارت شرطیت دارد؟ عرض کردم این هم ی بحث خیل مفصل و دامنهداری است اولا آیا اینها دو تا عنوان هستند یا
روحشان به ی مطلب برمگردد؟ مثل مرحوم خوئ که فرمودند اینها دو تا تعبیرند و فرق ندارد چه بوئیم طهارت شرط است
برایش ذکر کردند که ما قبلا گویند بین اینها فرق وجود دارد و ثمراتاست، اما مشهور م وئیم نجاست مانع است یو چه ب
اشاره کردیم، آن وقت اینجا روایات مختلف است، از بعض از این روایات مانعیت نجاست استفاده مشود و از بعض از آنها
شرطیت طهارت استفاده مشود آیا بین اینها تعارض است یا تعارض نیست؟ ی مقدار بحثش را قبلا کردیم و عرض کردیم
کنند یکه دارند دنبال م کنند. آقایاناز آقایان هم دارند این را دنبال م شود که بعضم خوب رسالهی خیل خود این ی



از کسان که این بحث را مفصل در این صحیحهی ثانیه زراره مطرح کرده مرحوم آقای شاهرودی قدس سره در نتایج الافار
است. نتایج الافار تقریرات اصول مرحوم آقای شاهرودی است، همین مرحوم آقای مروج رضوان اله تعال علیهما که صاحب
شرح کفایه هم هست، شرح کفایهاش خیل خوب است و هم این تقریرات را بسیار دقیق و روان نوشته است. مرحوم آقای
مرحوم نائین تسلّط قویاش بر اصول و تسلّط قویاش بر مبان کند به خوبانسان اصولش را ملاحظه م شاهرودی وقت
وجود دارد، یعن گاه اوقات ی تفسیرها و تحلیلهای از نظریات مرحوم نائین آدم در اصول ایشان مبیند، در جاهای دیر
به نحو دیری مبیند، ایشان در اینجا چندین صفحه راجع به اینه آیا طهارت شرط است یا نجاست مانع است بحث کردند و در

آخر هم نظر ایشان این مشود که نه، ما مجموعاً استفاده مکنیم طهارت شرطیت دارد،این هم ی بحث در این روایت است.

3_ بحث سوم که در این روایت است ی اشال دیری است و آن اینه بر حسب این روایت و سوال سوم و جواب، نتیجه
این مشود که اگر کس بعد از نماز بداند تمام نمازش در حال نجاست بوده این نمازش صحیح است و نیاز به اعاده ندارد. اما
در سؤال پنجم زراره مگوید إن رأیته ف ثوب و أنا ف الصلاة، اگر در اثناء نماز نجاست را دیدم، امام در جواب مفرمایند
تنقض الصلاة و تعید إذا شت ف موضع منه ثم رأیته، اگر قبل از نماز ش کردی در موضع از این ثوب پیدا نردی حالا
وسط رکعت اول ناهت به همان محل نجاست افتاد، مفرماید تنقض الصلاة و تعید. در سؤال سوم و جواب از سؤال سوم
زراره مگوید من بعد از نماز علم پیدا کردم که تمام این نماز در حال نجاست بوده، امام مفرمایند نباید اعاده کن، اما اینجا
که بعض از نماز در نجاست بوده مفرماید تنقض الصلاة، نمازت را باید بشن و تطهیر کن و از نو شروع کن. بعد هم
مفرمایند و إن لم تش، حالا اگر از اول ش نردی، ثم رأیته رطباً قطعت الصلاة و غسلته، ثم بنیته عل الصلاة لأنّ لا تدری،
که امام مفرمایند حالا اگر قبلا ش نداشت، الآن ی نجاست تَر و تازهای را روی لباسات دیدی اینجا قطعت الصلاة،
نمگوید تنقض الصلاة، نماز را فعلا قطع مکن همان جا در حال نماز این لباست را مشوی، البته به قرینهی روایات دیر
نباید منافای انجام شود، موالات هم نباید به هم بخورد، ثم بنیت عل الصلاة، لأنّ لا تدری لعله شء اوقع علی، شاید همین

الآن این نجاست بر تو واقع شده باشد.

اینجا ی اشال همین است که چطور اگر همهی نماز در نجاست باشد اعاده نمخواهد، اما اگر بعض نماز در نجاست باشد
اعاده لازم است؟

ر این است که در خود این جواب پنجم چطور در این قسمت اخیر امام استصحاب را جاری کرده در قسمت اولال دیاش
استصحاب جاری نشده، در قسمت اخیر مفرماید «لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش» مربوط به آنجای است که «إن لم
تش ثم رأیته رطباً» اینجا استصحاب جاری است اما در آنجای که تنقض الصلاة و تعید إذا شت ف موضع منه، که اذا
شت ظهور در علم اجمال ندارد ولو اینه در جواب عرض خواهیم کرد بعضها حمل بر علم اجمال کردند قبل از نماز
ش مکند و نماز مخواند و وسط نماز نجاست را مبیند، سؤال این است که چرا آنجا مسئلهی ش بوده و آنجا هم ظرف
استصحاب وجود دارد، امام فقط استصحاب را در این قسمت اخیر جاری کردند، این را پیش مطالعه بفرمایید رسالهی امام در

استصحاب از صفحه 44 تا 48 را ببینید که فردا دنبال مکنیم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین


