
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۰ فروردین ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 80 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اشال بر کتاب مصباح الاصول

بحث در این است که آیا از این صحیحه ثانیه زراره ما متوانیم مسئلهی إجزاء و قاعدهی إجزاء را استفاده کنیم یا خیر؟ نظر
مرحوم شیخ، مرحوم آخوند و محقق نائین را هم ذکر کردیم. نتهای که باید توجه بدهیم این است که اگر به کتاب شریف
مصباح الاصول جلد سوم صفحه 57 مراجعه کنید تعجب این است که در این بحث هیچ ی از این سه نظر درست بیان نشده
است. در این چاپ که ما از کتاب مصباح الاصول داریم که همان چاپ اول است ایشان مفرماید شیخ انصاری اعل اله
مقامه در صدد تصحیح این تعلیل از راه قاعدهی إجزاء برآمده، در حال که ما عبارت شیخ را خواندیم که شیخ قول به إجزاء را
از شریف العلماء نقل کرد و مورد مناقشه قرار داد و رد کرد. اعجب این است که مفرماید مرحوم آخوند در کفایه بر شیخ ایراد
وارد کردند که ما عبارت آخوند را گفتیم و ملاحظه فرمودید آخوند همان مطلب شیخ را دارد و از اینها عجیبتر این است که
مفرماید نائین در فوائد الاصول این تعلیل را از دو راه پذیرفته که ی از این دو راهش مسئلهی إجزاء است. شما ملاحظه
فرمودید نائین خودش قائل به این است که مسئلهی تعلیل را از راه دیری باید حل کرد و آن اخذ القطع ف الموضوع عل وجه

المنجزیة است، فرمود از این راه باید حل کنیم، اما اگر کس این راه را قبول نرد آن وقت نوبت به این بحثها مرسد.

ديدگاه محقق اصفهان

[1]

اینجا ی مطلب را باید بیان کنیم و بعد نظر خودمان را ذکر کنیم و آن مطلب این است که مرحوم محقق اصفهان اعل اله
مقامه الشریف، چند مطلب در اینجا دارند؛

1_ ی اینه مفرمایند اصلا بر اعادهی بعد از انشاف خلاف، عنوان نقض صدق نمکند و در حقیقت این مطلب هم رد بر
مرحوم شیخ است و هم رد بر مرحوم آخوند است؛ شیخ فرمود در روایت اعاده از باب اینه نقض است واجب نیست و آخوند
هم همین را فرمود. مرحوم اصفهان معتقدند که اصلا بر اعاده بعد از انشاف خلاف ـ یعن پس از اینه بعد از نماز دید نمازش
همراه با نجاست بوده ـ صدق نقض نمشود. ایشان اصلا کاری ندارد به آن فرمایش شیخ و دیران که نقض یقین به یقین است،
شیخ فرمود بعد از نماز اگر اعاده کند چون نقض یقین به یقین است اشال ندارد، نقض یقین به ش که نرده! نقض یقین به
یقین کرده، ایشان ی مرحلهی قبل مفرماید اصلا عنوان نقض را ندارد، چون نقض جای است که عمل بر خلاف متیقّن و
مورد یقین باشد، اینجا یقین به طهارت دارد، یقین به طهارت قبل از نماز به او اجازهی دخول در نماز مدهد، اگر داخل نماز
گوید چون من شدهد. حالا مشود، یقین داشته به طهارت، این یقین به او اجازهی دخول در نماز مم نشود این نقض عمل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


.شود نقض عملخوانم، این مدارم در نجاست پس نماز نم

و هذا قبل انشاف الخلاف اگر بیاید اعاده کند، قبل از اینه یقین به وجود نجاست پیدا کند (نمازش تمام شد و گفت من باید
اعاده کنم) وجوب الإعاده قبل انشاف الخلاف هم  نقض عمل مشود برای اینه این طهارت استصحابیه دارد، طهارت
استصحابیه مگوید اعاده واجب نیست و اگر قبل انشاف الخلاف نمازش را اعاده کند این مشود نقض. اما همهی حرفها در
این فرض سوم است که اگر شخص بعد انشاف الخلاف آمد اعاده کرد ایشان مفرماید این دیر نقض نیست، برای اینه بعد
انشاف الخلاف چه چیز نقض شده؟ اگر ما بوئیم بعد انشاف الخلاف ی چیزی داریم به نام عدم وجوب الإعادة، شارع آمده
عدم وجوب اعاده را جعل کرده و این اعاده مشود نقض برای او. اما چنین چیزی هم ما نداریم. بعد انشاف الخلاف، ما

چیزی به نام متیقّن و مورد آن یقین (طهارت یا هر چیزی مثل اثر طهارت) نداریم تا این عنوان نقض عمل برای آن صدق کند.

مفرمایند وجوب الإعاده حم منافٍ لحرمة النقض، این وجوب اعاده با این که قبلا مولا به او فرمود یقینات را نقض نن
منافات دارد اما مفرمایند ما هر حم که با هر چیزی مناف بود نمتوانیم بوئیم این ناقض او است و نقض برای آن است،
در حقیقت مفرمایند نقض عمل ی عنوان خاص را دارد باید ی حم شرع باشد تا انسان با ی عمل آن را نقض کند و
مجرد تناف بین الحمین کاف برای عنوان نقض نیست. مولا از ی طرف مگوید نقض حرام است و از طرف دیر مگوید
حالا اعاده کن، وجوب الإعاده با این منافات دارد اما بر مجرد المنافات عنوان نقض صدق نمکند. و الا لیس کل مناف لحم
مصداقاً للنقض، هر چیزی که منافات با ی حم داشت مصداق برای نقض نیست. در ما نحن فیه یقین به طهارت داشته، اثر
طهارت چیست؟ جواز دخول در صلاة است، نقض آن چیست؟ مفرماید «ومن الواضح أنّ الإمتناع من الدخول» یعن دخول
در نماز «منافٍ لجواز الدخول، فیون مصداقاً للنقض، کما أنّ الإعادة قبل الانشاف»، قبل از انشاف خلاف اگر کس نمازش

را اعاده کرده این «منافٍ للبناء عل وجود الطهاره»، این هم عنوان نقض را دارد.

بعد مفرماید بخلاف الإعادة بعد الانشاف، همهی حرفها در این شق سوم است، بعد انشاف الخلاف، مفرمایند این نه با آن
جواز دخول که اثر طهارت است و نه بنای بر طهارت قبل از انشاف که اثر طهارت استصحاب است، با هیچ ی از اینها
منافات ندارد، بعد انشاف الخلاف که دیر اصلا مجال برای استصحاب نیست، فرض این است که یقین دیر آمده و ما

طهارت استصحاب الآن نداریم تا بوئیم این اعاده با این طهارت استصحاب را نقض مکند.

اگر کس بوید ی از  آثار آن طهارت استصحاب این است که بعد انشاف الخلاف اعاده واجب نیست، ایشان مفرماید
چنین اثری در اینجا نداریم، هیچ فقیه نمگوید بعد انشاف الخلاف ی از آثار آن طهارت استصحابیه عدم وجوب الإعاده
است، و لذا اگر بخواهید بعد انشاف الخلاف بیائید مسئله را تمام کنید باید پناه ببرید به قاعدهی إجزاء، قاعدهی إجزاء اثر آن
طهارت استصحاب نیست. دیروز هم عرض کردم شارع متواند با وجود طهارت استصحاب بفرماید اگر کشف خلاف نشد با

همین طهارت استصحاب تا آخر ادامه بدهد اما اگر کشف خلاف شد اعاده کن.

اصفهان مفرماید الآن بعد کشف الخلاف، وجوب الإعاده چه چیزی را نقض مکند؟ همهی حرف اصفهان این است که
مگوید ما الآن مخواهیم ببینیم ناقض چیست؟ شما شیخ و آخوند که مفرماید وجوب الإعاده ناقض است باید در این ظرف
برای ما وجوب الإعاده را به عنوان ناقض تصویر کنید، وجوب الإعاده بعد انشاف الخلاف چه چیز را نقض مکند؟ چیزی
ندارد نقض کند! شما سه حالت دارید و در دو حالت نقض و ناقضیت خیل روشن است ول بعد انشاف الخلاف که حالت
سوم است، الآن چه چیز اینجا وجود دارد که شما آن را نقض مکنید؟ چیزی وجود ندارد. بوئیم شارع از ی طرف در اینجا
مفرماید نقض نن آن یقین سابق را، بوئیم حالا اگر کس بخواهد نقض نند اثر آن نقض این است که نباید اعاده کند، اثر آن
حرمة النقض است، مگوئیم این اولا مفرماید چنین چیزی نیست، عدم وجوب الإعاده به عنوان اثر آن حرمة النقض نیست و
نهایت مفرماید ما بوئیم بین این وجوب الإعاده و آن حرمه النقض ی تناف محقق است که البته روی این خیل پافشاری



نمکنند و توجه ندارند.

بعد به صورت إن قلت و قلت (که این را خودتان مراجعه کنید) مستشل به مرحوم اصفهان مگوید وجوب الإعاده بلا واسطه
نقض نیست قبول داریم، اما مع الواسطه نقض است و مستشل مگوید در این حرمت نقض الیقین فرق نمکند که نقض بلا
واسطه باشد یا مع الواسطه باشد، این ی اشال است که خودتان مراجعه کنید ببینید مرحوم اصفهان اشال را چطور بیان

کرده و جواب را چطور ذکر کرده است؟

ی کبرای مطوی اینجا مطرح کنیم یعن در ذهن شریفتان هست که آخوند با اللهم إلا أن یقال فرمود ما إجزاء را به عنوان ی
کبرای بوده بین امام و زراره خیل روشن، این کبرا مسلّم است، یعن امام مفرماید (صغرا:) این آدم امر ظاهری به طهارت
دارد، و (کبرا:) امر ظاهری مجزی امر واقع است پس این نمازی که بر طبق امر ظاهری خوانده صحیح است و نیاز به اعاده
ندارد، این کبرا مطوی است، ولو در حاشیه فرمود ظهور آن چنان ندارد، ظاهراً این کلام آخوند در کلمات برخ دیر هم آمده
گویند اگر امام(ع) فرمود الخمر حرامران مران کردند، دیدی قیاس دارد ما از راه کبرای مطوی برویم و ی الکه چه اش
لأنّه مسر آیا اینجا بین امام و بین مخاطبین ی کبرای مطوی وجود دارد یا خیر؟ وجود دارد. یعن امام که مفرماید الخمر
حرام لأنه مسر به مخاطبین مگوید بین امام و مخاطبین این مرتز است که کل مسرٍ حرام و الا اگر کل مسر حرام نباشد

این لأنّه مسر اینطور تناسب ندارد.

مرحوم اصفهان مفرماید این قیاس مع الفارق است، در الخمر حرام لأنه مسر این کبرای کل مسرٍ حرام از دل این علّت
بیرون مآید، یعن این تعلیل لأنّه مسر خودش دلالت بر کل مسرٍ حرام دارد، اما در ما نحن فیه کبرا از دل این تعلیل در
نمآید، اگر گفتیم اینجا امر ظاهری دارد و اعاده لازم نیست مفرمایند از این نمتوانیم استفاده کنیم هر امر ظاهری مجزی از

امر واقع است، ما چنین کبرای را نمتوانیم از این تعبیر درآوریم، لذا مفرمایند این قیاس مع الفارق است.

ديدگاه مختار

آنچه ما مخواهیم عرض کنیم و این بحث را تمام کنیم؛ به نظر ما این روایت اصلا ارتباط به بحث اجزاء ندارد و امام(ع)
نمخواهند مسئلهی اجزاء را مطرح کنند، برای اینه در اجزاء دو مقدمه باید مسلّم باشد تا برسد به اجزاء:

ی مقدمه این است که ملّف بوید من عمل خودم را در ظرف زمان خودش صحیحاً انجام دادم، من باید در این زمان تیمم
مکردم، یعن یقین داشته باشد که عمل خودش را در ظرف زمان خودش صحیحاً انجام داده است.

دوم اینه در امر ظاهری کشف خلاف شود، در امر اضطراری رفع اضطرار شود، حالا مگوید من نمازم را با تیمم خواندم و
بعد از نماز آب پیدا شد، امر ظاهری طهارت استصحاب داشتم نماز خواندم و بعد از آن دیدم لباسم نجس است، اینجا بعد از
اینه این دو امر مطرح باشد مجال برای این است که سائل سؤال کند آن عمل من که مطابق با امر ظاهری یا اضطراری بود و

در ظرف خودش درست انجام شد آیا مجزی از امر واقع هست یا نیست؟

در ما نحن فیه زراره در مطلب اول حرف دارد، زراره مگوید چون من قبل از نماز ی ش کردم که این لباس یا بدنم نجس
است ناه کردم و پیدا نردم، نماز خواندم و بعد از نماز دیدم، زراره مگوید پس احتمال داده بوده که این نمازش درست واقع
نشده! یعن سؤال زراره از این است و آنچه در ذهن زراره بوده این است که نمازش صحیحاً در ظرف خودش واقع نشده، امام
مفرماید نه، این نماز در ظرف خودش صحیحاً واقع شده. لأنّ کنت عل یقین من طهارت فشت و لیس ینبغ ل أن

تنقض الیقین بالش، این نماز در ظرف خودش صحیحاً واقع شده است.



این لا تعید یعن هذه الصلاة صحیحةٌ، سؤال و جواب امام(ع) اینها ارتباط به بحث اجزاء ندارد، حالا سؤال زراره این بوده که
این نماز در ظرف خودش صحیحاً واقع شده یا نه؟ امام مفرماید بله، این لا تعید یعن إنّ هذه الصلاة وقعت صحیحةً، این در
ظرف خودش صحیحةً واقع شده، عرض کردم إجزاء جای است که این آدم بداند صحیح است، حالا هم کشف خلاف شده و در
گوید من باید آن عمل را مجدداً انجام بدهم یا نه؟ اگر در داخل وقت زراره این سؤال را بپرسد هنوز وقت باقمرحلهی سوم م
است، ظاهر مسئله این است که ی شود اعاده معنا دارد چون هنوز وقت باقاست، اینجا اگر امام بفرماید لا تعید، عرض م
قضیهای در گذشته واقع شده و امام مسئلهی اعاده را مطرح مکند، پس معلوم مشود این اعاده در مقابل قضا نیست، این
اعاده یعن هذه الصلاة صحیحةٌ، پس جواب زراره تمام شد، زراره دیر نیازی به مسئلهی اجزاء ندارد، یعن از نظر سؤال و
مورد سؤالش نیازی به مسئلهی إجزاء ندارد، ما هم مگوئیم ی بحث دیر در جای خودش هست که اگر کس مطابق معمول
ظاهرش عمل انجام داد مجزی است یا مجزی نیست، این مطلب دیری است ول اینجا سؤال از اجزاء نیست بله سؤال از این
است که این نماز آیا اعاده مخواهد؟ زراره در ذهنش بود که این نماز باطل بوده، در امر ظاهری و اجزاء آدم مداند عملش
صحیح واقع شده، مداند نماز با تیمم در ظرف خودش صحیحاً واقع شده، و بحث در این است که اگر رفع مانع شد آیا باید

اعاده شود یا نه؟

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «تحقيق المقام: أن حسن التعليل ‐ بناء عل اقتضاء التعبد الاستصحاب للأجزاء ‐ إما مع الالتزام بون الإعادة بعد
الانشاف نقضاً، و لو بالواسطة، و إما لا معه، بل مجرد منافاة لزوم الإعادة، مع حرمة نقض اليقين بالشك، فالمحذور عل الأول:

ه الناقضية و عل الثان: هو الخلف.
فنقول: أما عل الأول، فوجه الإشال ف صحة التعليل: إن النقض العمل فعل ما يناف المتيقن، أو أثره، أي ما يناف ما هو اليقين
م مصداقاً للنقض، و ليس مورد اليقين و الشك إلاليس كل مناف لح أثر مورد اليقين و الشك، و إلا ف و الشك، أو ما يناف

الطهارة و ليس أثرها ‐ بناء عل عدم بناء الشرطية لها ف هذه الحال ‐ إلا جواز الدخول ف الصلاة.
و من الواضح: ان الامتناع من الدخول فيها مناف لجواز الدخول، فيون مصداقاً للنقض، كما أنّ الإعادة ‐ قبل الانشاف ‐
مناف للبناء عل وجود الطهارة، و المعاملة مع المشوك معاملة المتيقن. بخلاف الإعادة ‐ بعد الانشاف و انقطاع التعبد ‐ فانه
غير مناف لجواز الدخول، و لا للبناء عل الطهارة ‐ قبل الانشاف ‐ و ليس عدم وجود الإعادة عل الفرض مورد اليقين و

الشك، و لا من آثاره، حت يون فعل الإعادة نقضاً لليقين بالشك.» نهايةالدراية، ج 3، صص 89 و 90.


