
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 79 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه کلام آخوند خراسان در نقد ديدگاه شريف العلماء

مرحوم آخوند مگوید شریف العلماء مخواهد بوید یا خود ما مگوئیم که امام (ع) مفرماید نقض یقین حرام است، چرا نیاز
به این کبرا هست؟ برای اینه حرمت نقض یقین ولو به حرمت وضعیه اعم است از اینه ما بوئیم اعاده واجب است یا واجب
نیست! اگر بوئیم حرمت نقض یقین مساوی با عدم وجوب اعاده است، نیاز به ی کبرا ندارد (این تعبیر را خوب دقت کنید)
اگر گفتیم حرمت نقض یقین مساوی با عدم وجوب اعاده است، عین همان است یا لازم بین آن است، اینجا نیاز به کبرا ندارد،
اما روشن است که ممن است نقض حرام باشد و مع ذل اعاده هم واجب باشد، ممن است این نمازی که با این طهارت
خوانده حق نقض کردن یقین سابقش را نداشته اما مع ذل اعاده هم واجب باشد، یعن ی نمازی که آدم با طهارت

استصحاب خوانده چه اشال دارد که شارع بعداً بوید حالا که کشف خلاف شد تو اعاده کن، مانع ندارد.

مشل اینجا همین است که در این روایت کشف خلاف شده، یعن مگوید نمازم که تمام شد فرأیت فیه، نجاست را پیدا کردم.
که من به ذهنم مآید که شریف العلماء بیشتر روی همین جهت مسئلهی إجزاء را مطرح مکند، مگوید حالا که کشف خلاف
شد پس باید امام(ع) ی مطلب را بیان کرده باشد که بین امام و بین زراره مسلّم و مفروغٌ عنه است، و آن مسئلهی إجزاء است.
امام مفرماید تو طهارت استصحاب داشت نماز خواندی، «هذه ه الصغری» کبرا هم این است که هر کس امر ظاهری را

امتثال کند مجزی از امتثال امر واقع است و این هم مشود کبرا.

پس برای ضمیمه کردن کبرا این نته حتماً باید مورد توجه قرار بیرد که حرمت نقض یقین اعم است، اعم از اعاده و عدم
اعاده است، پس باید ی قاعدهای در کنارش بیاوریم که بوید اعاده لازم نیست و آن قاعدهی إجزاء است. این مطلب آخوند در
کفایه است که بعد هم ی فـتأمل مگوید که خود آخوند فرموده اشاره دارد به اینه این کبرا به این وضوح نیست، به آن اندازه

از وضوح نیست که نیاز به بیان نداشته باشد.

ديدگاه محقق نايين

[1]

نظیر فرمایش مرحوم آخوند را مرحوم نائین بیان کرده، مرحوم محقق نائین در جلد چهارم فوائد الاصول صفحه 350، اول
اشال مرحوم شیخ و آخوند به شریف العلماء را مطرح مکند، بعد که اشال را مطرح مکند همین استدراک که مرحوم آخوند
کرده به عنوان اللهم إلا أن یقال، این را با ی بیان مفصلتر و موسعتری بیان مکند. در توضیح مطلب مفرمایند ما اگر علّت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


«من طهارت یقین کنت عل ّأن تنقض قرار دادیم، نه مجموع این عبارت را، مجموع عبارت این است «لأن ل را لیس ینبغ
و بعد از این «لام» تعلیل دو قسمت در کلام امام(ع) هست، نائین مفرماید ما اگر آمدیم علّت را همین ذیل کلام امام قرار
دادیم، نه مجموع ذیل و صدر. گفتیم علّت همین است. «لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش» مفرماید اگر این کار را
کردیم لابدّ ف حسن التعلیل و انطباقه عل مفروض السؤال من ضم البری، برای حسن تعلیل باید ی کبرای ضمیمه کنیم،
«أن تنقض الیقین بالش ل المورد» این روشن است که تعلیل این است «لیس ینبغ چرا؟ «و إلا فالتعلیل بنفسه لا ینطبق عل
این تعلیل است و مورد این است که الآن یقین به نجاست پیدا کرده، ما باشیم و ظاهر که از اول عرض کردم اشال اصل همین
است. مورد روایت این است که بعد از نماز یقین به نجاست پیدا کرده و الآن اگر بخواهد آن یقین قبلش را نقض کند، مشود
نقض یقین به یقین، تعلیل این است که لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش، ما اگر بوئیم کبرای در میان نیست این ذیل

تطبیق بر مورد پیدا نمکند.
مفرمایند باید ی چیز دیری را ضمیمه کنیم که ایشان مفرماید از راه دلالت اقتضاست، در کلام مرحوم آخوند ما گفتیم
آخوند از این راه مآید که حرمة النقض اعم است از وجوب الإعاده و عدم وجوب الإعاده، نائین از راه دلالت اقتضا مآید،
دلالت اقتضا یعن متلّم کلام گفته، برای اینه این کلامش لغو نباشد، صوناً عن اللغویة باید توجیه کنیم، ی تقدیری بیریم
کند، پس به دلالت اقتضا باید یبر مورد تطبیق نم ل فرماید پس این لیس ینبغم گویند دلالت اقتضا، نائینو این را م

خصوصیت دیری در اینجا باشد.

بعد مفرمایند آن خصوصیت ی از این دو امر است:
امر اول چیست؟ شرطیة احراز الطهارة، یعن بوئیم امام(ع) مخواهد بفرماید آنچه که شرطیت دارد خود طهارت واقعیه نیست
احراز طهارت است و تو در حال نماز و قبل از نماز احراز طهارت کردی. آن یقین را نقض نن، یعن به عبارت دیر مسئله را
مآوریم روی قبل از صلاة و حال صلاة، این شخص قبل از نماز و در حال نماز محرز الطهارة بوده، امام مخواهند بفرمایند
لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین، تو قبلا یقین داشت و احراز طهارت کردی و کل من کان محرزاً للطهارة فلا تجب علیه الإعادة،

کبرای که اضافه مکنیم این است: «کل من کان محرزاً للطهارة فلا تجب علیه الإعادة»، این ی بیان.

بیان دوم کبرای إجزاء را بیاوریم در اینجا و بوئیم امام مفرماید تو طهارت استصحاب داری و امتثال امر ظاهری مجزی از
امتثال امر واقع است پس تو دیر نیازی به اعاده نداری.

بعد مفرمایند مطلب صحیح برای حسن تعلیل همان است که ما خودمان قبلا گفتیم که ما قبل از تعطیلات گفتیم نائین فرمود
علم و قطع در موضوع ی حم که قرار مگیرد، نائین فرمود این سه جور است که نوع سومش را فرمودند ما در مباحث قطع
یادمان رفته بوئیم و اینجا بیان مکنیم و آن اینه علم را در موضوع اخذ کنند عل وجه المنجزیه، آن وقت مفرمایند در اینجا
همینطور است، آنچه که هست علم به نجاست عل وجه المنجزیه موضوع برای اعاده است، یعن اگر علم به نجاست منجزاً در
موضوع اخذ شود که قبلا توضیح دادیم این عل وجه المنجزیه با آن عل وجه الطریقیه چه فرق دارد و خود مرحوم نائین هم
اشال کرده ول مقصود ایشان را بیان کردیم و فرقش را با عل وجه الطریقیه ذکر کردیم و گفتیم در نجاست خبثیه علم به
نجاست در موضوع به این عنوان (یعن عل وجه المنجزیه) اخذ شده، اگر عل وجه المنجزیه باشد همهی اصول عملیه هم
جانشین او مشوند، وقت اینطور باشد الآن این آدم قبل از نماز و در حال نماز نجاست برایش منجز نبوده پس اعاده لازم ندارد،

مفرمایند ما حسن تعلیل را از این راه حل کردیم.

باز همین جا ی اشارهای کنیم که حسن تعلیل را مرحوم شیخ انصاری فرمودند این تعلیل برای اعاده نیست بله تعلیل برای
جواز دخول در نماز است، مرحوم اصفهان ی بیان دیری داشتند که خیل دقیق بود و ما مفصل ذکر کردیم، نائن هم این
بیان سوم را دارد و این مسئلهی إجزاء را که شریف العلماء بیان کرده بیان چهارم است که برای حسن تعلیل است، یعن تا
اینجا ما مجموعاً چهار بیان برای این حسن تعلیل و ارتباط این تعلیل با معلّل، که معلل عدم وجوب اعاده است بیان کردیم. این



حرف نائین، که عرض کردم این زائد بر فرمایش مرحوم آخوند چیزی نیست.

نقد

اولا این دو تا خصوصیت که نائین ذکر کرده به نظر مرسد مجرد اختلاف در تعبیر است، اینه بوئیم ی خصوصیت
شرطیت احراز طهارت است، این با مسئلهی إجزاء چه فرق مکند؟ وقت شما مگوئید کل من کان محرزاً للطهارة فلا تجب

علیه الإعادة، این همان اجزاء است.

نته: بسیار عجیب است که در مصباح الاصول ملاحظه کردیم، اینجا چطور شده این سهو از مقرر واقع شده؟ در مصباح
الاصول جلد 3 صفحه 57 ، مقرر از مرحوم آقای خوئ اینطور نقل  مکند که مفرماید:

دلالة الأمر الظاهري عل عل المورد، أنه مبن الصحيحة عل وجه تطبيق التعليل ف إذا عرفت ذلك فنقول ذكر الشيخ (ره) ف»
الإجزاء، فعدم وجوب الإعادة للاجزاء المستفاد من الأمر الظاهري و هو حرمة نقض اليقين بالشك المعبر عنها بالاستصحاب. و
الاجزاء. اللهم إلا أن يقال أن دلالته عل الصحيحة إنما هو بوجود الأمر الظاهري لا بدلالته عل فاية بأن التعليل فال أورد عليه ف
الاجزاء كان مفروغاً عنه بين الإمام عليه السلام و الراوي، فعلل عليه السلام عدم وجوب الإعادة بوجود الأمر الظاهري، بل التعليل
مبن عل أن الشرط هو إحراز الطهارة و لو بالأصل، لا خصوص الطهارة الواقعية. و قال المحقق النائين (ره): يصح تطبيق

التعليل عل المورد بل من الوجهين ‐ أي الاجزاء و كون الشرط هو الأعم من الطهارة الواقعية و الظاهرية.»

ما کلام شیخ را نقل کردیم، شیخ اینطور بیان کرد؟ و بعد شیخ هم آمده به همین اشال کرده که ما اشال شیخ را هم بیان کردیم،
شیخ فرموده این خلاف ظاهر است. ایشان اینجا خود مسئلهی اجزاء را به مرحوم شیخ انصاری نسبت مدهد. بعد مفرماید
آخوند در کفایه بر شیخ ایراد کرده در حال که ما گفتیم آخوند همان مطلب شیخ را با ی تعبیر دیری ذکر کرده، آخوند در
جواب شریف العلماء فرمود اگر علّت عدم اعاده إجزاء بود چرا امام(ع) پای نقض را در میان آوردند؟ این عین حرف شیخ
است. بعد کلام را از نائین نقل مکنند که قال المحقق النائین یصح تطبیق التعلیل عل المورد بل من الوجهین، این بل من
الوجهین یعن ی همین شرطیت احراز طهارت و ی هم قاعدهی إجزاء، نائین این را قبول نرد بله بیان کرد و فرمود اگر آن
راه ما را کس قبول نند نوبت به اینها مرسد، یعن اینجا در همین صفحه هم حرف شیخ درست نقل نشده و هم حرف آخوند
درست نقل نشده و هم حرف نائین درست نقل نشده، عل ای حال این خیل تعجب است و برای ما جای تعجب است که چطور

ایشان این بیان را در اینجا دارد؟

نتهی مهم یعن بعد از اینه کلام شیخ را گفتیم، کلام آخوند و نائین را هم گفتیم، آیا این روایت دلالت بر إجزاء دارد یا خیر؟ و
اگر ما روایت را حمل بر إجزاء ننیم این تعلیل را چطور درست کنیم و تصحیح کنیم؟

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «أنّ هذا الإشال لا يتوجه عل ذلك، فانّه بعد البناء عل أنّ العلّة ه قوله عليه السلام «و لا ينبغ لك أن تنقض اليقين
بالشك» لا المجموع المركب من ذلك و من المورد ‐ كما استظهرناه ‐ لا بدّ ف حسن التعليل و انطباقه عل مفروض السؤال
من ضم كبرى أخرى إليه، و إلا فالتعليل بنفسه لا ينطبق عل المورد، لأنّ الإعادة بعد انشاف الخلاف ليست من نقض اليقين
بالشكّ، فلا بدّ و أن يون التعليل بذلك لبيان خصوصية أخرى ‐ و لو بدلالة الاقتضاء ‐ لتون العلّة بضم تلك الخصوصية
منطبقة عل المورد، و تلك الخصوصية الّت تستفاد من التعليل يمن أن تون ه شرطية إحراز الطهارة و يترتّب عليها عدم



الإعادة ‐ كما تقدّم تحريره ‐ و يمن أيضا أن تون تلك الخصوصية ه اقتضاء الأمر الظاهري للإجزاء و يترتّب عليه أيضا عدم
وجوب الإعادة.

و الحاصل: أنّ صحة التعليل ف مفروض السؤال يتوقّف لا محالة عل ضم كبرى أخرى إليه تون العلّة ف الحقيقة ه تلك
البرى، عل وجه يندرج المورد فيها و يون من صغرياتها، فالتعليل بالاستصحاب بعد انشاف الخلاف لا يخلو: إما لأجل كون
الشرط هو إحراز الطهارة، و إما لأجل اقتضاء الأمر الظاهري الإجزاء، فيون التعليل بالاستصحاب تعليلا بما هو المحقّق للعلّة، و
ه إحراز الطهارة أو اقتضاء الأمر الظاهري للإجزاء، فالتعليل بالاستصحاب لا يضر بدلالة الرواية عل اقتضاء الأمر الظاهري
للإجزاء، بل لو انحصر حسن التعليل الوارد ف الرواية عل ضم خصوصية اقتضاء الأمر الظاهري للإجزاء لان لا محيص عن
الالتزام به، إلا أنّه قد عرفت: أنّ حسن التعليل و انطباقه عل المورد لا ينحصر وجهه ف ذلك، بل له وجه آخر، و هو كون الشرط
ــة دليلا علــ ذلــك.» ــ تــون الرواي ــن ضــم خصــوص اقتضــاء الأمــر الظــاهري الإجــزاء حتّ إحــراز الطهــارة، فلا مــوجب لتعي

فوائدالأصول‌للنائين، ج 4، صص 350 و 351.


