
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۱۷ فروردین ۱۳۹۲

استصحاب
جلسه 78 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ديدگاه شريف العلماء

بحث ما در صحیحهی دوم زراره بود، مباحث عمدهای که در این صحیحه لازم بوده مطرح شده فقط ی بحث باق مانده که
بیان مکنیم.

شریف العلماء بر حسب آنچه که در کتاب زوائد الاصول آمده ادعا کرده که تعلیل در این روایت دلیل بر قاعدهی اجزاء است و
اساساً معتقد است که اگر ما این روایت را بر اساس قاعدهی اجزاء تفسیر ننیم این تعلیل حسن نخواهد داشت. در ذهن
شریفتان هست که در سؤال سوم که در صحیحهی ثانیه مطرح شد این بود که اگر من قبل از نماز ظن به اصابه پیدا کنم و به
لباس ناه کنم اما نجاست را پیدا ننم بایستم نماز بخوانم و بعد از نماز نجاست را ببینم. امام(ع) فرمود تغسله و لا تعید الصلاة،
زراره سؤال کرد چرا نباید نماز را اعاده کنم؟ برایش سؤال بود که چرا این نمازی که در نجاست خوانده شده نباید اعاده شود؟
امام فرمود «لأنّ کنت عل یقین من طهارت فشت و لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش ابدا» امام(ع) این تعلیل را به

.«یقین من طهارت کنت عل ّ؟ «لأنحسب ظاهر روایت تعلیل برای عدم وجوب اعاده قرار داده. چرا نباید اعاده کن

شریــف العلمــاء مگویــد ایــن تعلیــل لا یحســن و لا یصــح الا روی مســئلهی إجــزاء، یعنــ امــام مخواهــد بفرمایــد چــون تــو امــر
استصحاب داری به این نماز یا طهارت استصحابیه به این نماز داری امر ظاهری در اینجا موجود است و امر ظاهری مجزی از
امر واقع است، درست است که اینجا طهارت واقع نبوده اما ظاهراً لأنّ کنت عل یقین من طهارت ظاهراً، تو بر حسب
ظاهر یقین به طهارت داشت، با طهارت استصحاب نماز خواندی، پس این مامور به به امر ظاهری را امتثال کردی. امتثال امر

ظاهری مجزی از امر واقع است، این ادعای است که شریف العلماء کرده است.

نقد

مرحوم شیخ اعل اله مقامه الشریف در کتاب رسائل مفرمایند این بیان شریف العلماء خلاف ظاهر روایت است چون در
ظاهر روایت امام(ع) وقت مفرماید «لیس ینبغ ل أن تنقض» امام مسئله را روی نقض آورده، یعن تو اگر اعاده کن این
اعاده یقین سابق را نقض مکند، اعاده واجب نیست نه از باب اینه امتثال امر ظاهری مجزی از امر واقع است، امام این را

نفرموده، مفرمایند امتثال با اعاده واجب نیست چون اعاده، نقض یقین است، بنابراین چه ارتباط دارد به مسئلهی إجزاء؟

ی تعبیر دیری را از همین خلاف ظاهری که مرحوم شیخ فرمودند، مرحوم آخوند هم در کفایه دارند. مرحوم آخوند در کفایه در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جواب شریف العلماء مفرمایند[1] اگر واقعاً علّت عدم وجوب اعاده مسئلهی إجزاء بود نباید امام مسئلهی نقض را مطرح
ل است چرا امام مسئلهی لیس ینبغ کرد، اگر علّت عدم وجوب اعاده این بود که امتثال امر ظاهری مجزی از امر واقعم

.فرمود لأن امتثال امر الظاهری یجزی عن امتثال الامر الواقعرا به عنوان علّت آورد، باید م أن تنقض الیقین بالش

تا اینجا مرحوم آخوند و شیخ یسانند، یعن هم شیخ مفرماید مسئلهی إجزاء خلاف ظاهر است، هم مرحوم آخوند مفرماید که
این خلاف ظاهر است. منته اضافهای که در کلام مرحوم آخوند است و در کلام شیخ وجود ندارد این است که مرحوم آخوند
مفرماید با ی بیان متوانیم این کلام شریف العلماء را توجیه کنیم، ی بیان را ذکر مکنند و بعد هم امر به تأمل مکنند، آن
ّکه امام فرمود «لأن تعلیل به این کلام فرماید «اللهم إلا أن یقال إن التعلیل به» یعنبیان چیست؟ عبارت آخوند را بخوانم، م
کنت عل یقین من طهارت فشت و لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش ابدا» مفرمایند «إن التعلیل به إنما هو بملاحظة
ضمیمة إقتضاء الأمر الظاهری للإجزاء، بمعن أنّ العلة لعدم وجوب الإعادة عبارةٌ عن مجموع الصغری و ه حرمة نقض الیقین
و البری و ه الإجزاء» آخوند مفرماید آن کلام قبل را که ما بیان کردیم در رد شریف العلماء، آن کلام این بود که ما بیائیم
علّت عدم وجوب اعاده را همین جملهی اخیر قرار بدهیم «لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین بالش ابدا» بوئیم علّت همین است
و بعد گفتیم به این معناست که اعاده واجب نیست چون یقین سابق را نقض مکند، اما در اینجا مفرمایند ما اگر حرمة نقض
الیقین بالش را صغری قرار بدهیم و ی کبرای هم از خارج ضمیمهاش کنیم، آن وقت اینطور مشود، مفرمایند اگر شارع
بخواهد اعاده را واجب کند وجوب الإعادة موجب نقض یقین است این قبلا یقین به طهارت داشته، الآن اگر بیاید اعاده را

واجب کند موجب نقض یقین است.

لازمهی این توجیه و بیان این است که کلام امام «لأنّ کنت عل یقین من طهارت فشت و لیس ینبغ أن تنقض الیقین
بالش» هنوز جواب کامل نیست الا اینه ما کبرای إجزاء را ضمیمه کنیم. به چه بیان؟ مفرماید «إن وجوب الإعادة موجب
لنقض الیقین» این روشن است اگر شارع بوید اعاده واجب است به این معناست که یقین سابق نقض مشود، موجب لنقض
الیقین و عدم حرمة النقض و إن لم تن الإعادة موجبةً لنقض الیقین بل کان النقض حراماً، مفرماید حالا اگر کس بوید اعاده
موجب نقض یقین نیست اما نقض خودش حرام است مع ذل اعاده هم واجب است. آخوند مفرماید اگر ی کس بوید
نقض حرام است، مع ذل بخواهد اعاده هم واجب باشد این هیچ راه ندارد غیر از عدم الإجزاء، اگر بوئیم نقض یقین حرام
است، اما مع ذل اعاده هم واجب است مگوئیم چرا؟ برای اینه این فعل ما مجزی نیست. پس تنها راه وجوب اعاده عدم
إجزاء است و اگر بخواهد اعاده واجب نباشد ما باید ملتزم به اجزاء شویم، این کلام ایشان که خلاصهاش این مشود که ما
بیائیم اعاده را مساوی عدم الإجزاء قرار بدهیم و عدم الإعاده را مساوی اجزاء قرار بدهیم، بوئیم اگر شارع اعاده را واجب کند

به این معناست که این عمل مجزی نیست ولو نقض هم حرام باشد.

اشال اصل در روایت این بود که امام(ع) مسئلهی حرمت نقض یقین به ش را مطرح مکند، در حال که اگر این شخص
اعاده کرد این نقض یقین به یقین است چون الآن یقین به نجاست پیدا کرده و این اصل اشال بود. لذا ی عدهای گفتند که این
تعلیل برای جواز دخول در صلاة است، خود شیخ هم از همین راه مسئله را حل کرد، فعلا به این جهتش کار نداریم. شریف
العلماء مگوید اصلا این تعلیل امام خودش دال بر قاعدهی إجزاء است، دال بر این است که این نمازی که با طهارت
استصحاب خواندی مجزی است برای اینه اگر تو بخواه اعاده کن نتیجهی اعاده عدم الإجزاء است، نتیجهاش این است که

.جزی نداناست آن را م شما آنچه مجزی از عدم واقع

اشال اول این بود که خلاف ظاهر است، ظاهر این است که اصلا اینجا بحث نقض مطرح است، اینجا بحث اینه ما بوئیم
اعاده از باب اینه امر ظاهری مجزی از امر واقع است اصلا ربط به این مسئله ندارد و بحث نقض مطرح است، امام
مسئلهی اعاده را روی نقض برده، یعن اگر اعاده کن نقض واقع مشود و اگر نن نقض واقع نمشود این ظاهر روایت است
و شما باید این را برای ما حل کن، حالا آخوند در این اللهم إلا أن یقال خود مخواهد کاری کند که هم پای نقض مطرح شود و



هم پای إجزاء مطرح شود، تقریباً ی ادعای دیری مشود که ما نیائیم این لیس ینبغ ل أن تنقض الیقین را حمل بر إجزاء
کنیم، بوئیم این مجموعش به عنوان ی صغراست و آن حرمة نقض الیقین است، ی کبرای هم در اینجا مستتر است و آن
کبرای إجزاء است، توجیه مرحوم آخوند این است که ما بیائیم مسئلهی إجزاء را به عنوان ی کبرای مقدّر در نظر بیریم، به چه
بیان؟ به این بیان که ممن است از ی طرف نقض حرام باشد و اعاده هم واجب باشد، مر نمشود این معنا که نقض حرام

باشد و اعاده هم واجب باشد؟! اگر بخواهد نقض حرام باشد و اعاده واجب نباشد این نمشود مر روی قاعدهی إجزاء.

به عبارت دیر  آخوند طبق این اللهم إلا أن یقال مفرماید ما بوئیم با این بیان امام جواب تمام نمشود، سائل پرسیده چرا من
نباید اعاده کنم؟ امام مفرماید نقض حرام است، بوئیم مانع ندارد، نقض حرام باشد اما اعاده هم واجب باشد. برای اینه
نقض حرام باشد و اعاده واجب نباشد، راه نداریم جز کبرای إجزاء، یعن بوئیم ی کبرای خارج را منضم کنیم به این کلام
امام و نتیجه مشود که پای إجزاء در میان مآید، یعن نتیجتاً ما اعاده را دائر مدار إجزاء و عدم اجزاء مکنیم، اگر مجزی
باشد اعاده واجب نیست، اگر مجزی نباشد اعاده واجب هست. این توجیه است که مرحوم آخوند مکند و بعد ی امر به
است که این کبرا ی فرمایند این بیان در صورتکند، در اینجا خودشان هم وجه تأملش را در حاشیه بیان کردند و متأمل م
ظهوری داشته باشد که نیاز به بیان نداشته باشد، یعن اینقدر مطلب ظاهر و روشن باشد که خود مستمع و مخاطب این را

بفهمد، اما این کبرای اجزاء در ما نحن فیه چنین ظهور و بروزی ندارد.

اشال که اینطور مطرح شد بعض گفتند این تعلیل را برای جواز دخول در صلاة قرار دهیم، اشال این بود که این خلاف ظاهر
است و ظاهر روایت این است که این تعلیل برای عدم وجوب اعاده است، شریف العلماء برای اینه این تعلیل را درست کند
مگوید مسئلهی إجزاء را امام مخواهد مطرح کند، یعن به عبارت دیر شریف العلماء این تعلیل را از مسئلهی استصحاب
مخواهد خارج کند، یعن آنه علّت برای عدم وجوب اعاده است إجزاء است نه استصحاب. ما اگر استصحاب را علّت عدم
وجوب اعاده قرار بدهیم بوئیم اعاده در اینجا یقین دیری آمده و موضوع برای استصحاب وجود ندارد، اگر إجزاء را علت عدم
وجوب اعاده قرار بدهیم به حسب ظاهر درست مشود، امام مفرماید اعاده واجب نیست،مگوئیم چرا؟ مفرماید للإجزاء.
بیان إجزاء چیست؟ مگوئیم نمازی که خواندی با طهارت استصحاب خواندی،«کنت عل یقین من طهارت فشت و لیس
شود امر ظاهری، کبرایش اینجامبتنتو طهارت استصحابیه داری، طهارت استصحابیه م «أن تنقض الیقین بالش ل ینبغ

است بر اینه امر ظاهری مجزی از امر واقع است.

در نتیجه طبق نظر شریف العلماء آنچه علّت عدم وجوب اعاده است إجزاء است، منته تا قبل از اللهم إلا أن یقال خود این
عبارت لیس ینبغ ل أن تنقض را شیخ و آخوند آمدند حمل بر اجزاء کنند که فرمودند این خلاف ظاهر است، آخوند با اللهم إلا
أن یقال مفرمایند ما دست به این عبارت امام نمزنیم، نمگوئیم این عبارت به دلالت مطابق یا التزام خودش دلالت بر
اجزاء دارد، این عبارت فقط دلالت بر حرمت نقض یقین دارد، منته حرمت نقض یقین با مسئلهی اعاده قابل جمع است و
ممن است نقض یقین حرام باشد و اعاده هم واجب باشد، برای اینه این وجوب اعاده کنار برود ی کبرای دیری به نام
إجزاء لازم داریم. آخوند با این اللهم إلا أن یقال مفرماید کسان که روایت را بردند در باب إجزاء، نمآیند خود این عبارت را
حمل بر إجزاء کنند تا شیخ و ما بوئیم این خلاف ظاهر است، این عبارت بر ظاهرش باق است، ظاهرش چیست؟ حرمة نقض
الیقین. پس باید ی کبرای در تقدیر باشد، آخوند با اللهم إلا أن یقال مخواهد بوید ی کبرای در تقدیر است و کبرای إجزاء،
که آن کبرا مگوید اعاده واجب نیست و الا خود عبارت امام معصوم(ع) این است که نقض یقین به ش حرام است، و این

مشود صغرا، اینطور بوئیم که امام مفرماید:

صغرا: تو قبلا یقین به طهارت داشت و با ش نباید آن یقین را نقض کن، پس تو امر ظاهری بر این طهارت داری (امر
استصحاب مشود امر ظاهری).



کبرا: هر کس امر ظاهری دارد مجزی از امر واقع است.

منته اشال که مرحوم آخوند مکنند مفرمایند این بیان ما در صورت است که این کبرا اینقدر ظاهر و روشن باشد که
نیازی به بیان نباشد، در حال که چنین کبرای در اینجا چنین وضوح را ندارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «إنه لا ياد يصح التعليل لو قيل باقتضاء الأمر الظاهري للإجزاء كما قيل ضرورة أن العلة عليه إنما هو اقتضاء ذاك
الخطاب الظاهري حال الصلاة للإجزاء و عدم إعادتها لا لزوم النقض من الإعادة كما لا يخف اللهم إلا أن يقال إن التعليل به إنما
هو بملاحظة ضميمة اقتضاء الأمر الظاهري للإجزاء بتقريب أن الإعادة لو قيل بوجوبها كانت موجبة لنقض اليقين بالشك ف
الطهارة قبل الانشاف و عدم حرمته شرعا و إلا للزم عدم اقتضاء ذاك الأمر له كما لا يخف مع اقتضائه شرعا أو عقلا فتأمل. و

لعل ذلك مراد من قال بدلالة الرواية عل إجزاء الأمر الظاهري.» كفايةالأصول، ص 395.


