
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۳ اسفند ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 77 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نقد ديدگاه محقق نايين

به نظر مرسد که بر ديدگاه محقق نايين دو مناقشهی مهم وارد باشد.

1_ نخست این که ایشان مفرمایند مولا اگر قطع را در موضوع اخذ کرد متواند آن را عل وجه المنجزیه اخذ کند و دیروز
عرض کردیم نتیجهاش این است که نجاست منجزه مانعیت از صلاة و صحت صلاة دارد. بنا بر این امارات و اصول عملیه، چه
محرزه و چه غیر محرزه، قائم مقام این قطع موضوع عل وجه المنجزیه مشوند چون دیر در اینجا واقع ملاک نیست بله
منجزیت ملاک است و گفتیم منجزیت اعم است. حال اشال این است که بین این قطع و قطع طریق محض چه فرق وجود
دارد؟ اگر شما ی قطع را در موضوع اخذ کردید عل وجه المنجزیه نتیجه این مشود که تمام امارات، تمام اصول عملیه
(چه محرزه و چه غیر محرزه) قائم مقام آن مشود، سؤال این است که این چه قطع موضوعای شد؟ موضوع بودن این قطع
کجا رفت؟ این با قطع طریق محض هیچ فرق نمکند، برای اینه مگوئیم اینجا چه علم به نجاست باشد و چه بینه بر نجاست

باشد و چه استصحاب بر نجاست باشد، همهی اینها کاف است و کفایت مکند برای احراز نجاست یا نجاست منجزه.

نائین مگوید در جای که اصل غیر محرزی بیاید، یعن اصل که کاشف از واقع نیست اما منجز است مثل اصالة الاحتیاط.
شما وقت ی جای احتیاط مکنید مگوئید در دوران بین اقل و اکثر احتیاط کنیم اکثر را بیاوریم ول برای شما محرز
نمشود که اکثر واجب است، اصالة الاحتیاط اگر آنجا حاکم شد واقع را بر شما منجز مکند، پس این اشال اول که طبق این

بیان بین این و قطع طریق محض فرق حاصل نیست.

2_ اشال دوم بر مرحوم نائین این است که شما آخر الأمر ادعا فرمودید که ما از صحیحهی ثانیهی زراره همین را استفاده
مکنیم، مگوئیم مولا قطع به نجاست عل وجه المنجزیه را در موضوع اخذ کرده، آنچه را که مانع قرار داده قطع به نجاست
عل وجه المنجزیه است که عرض کردم حالا این را یا بوئیم نجاست منجزه یا محرزه. اشال این است که این را از کجای این
روایت به دست آوردید؟ اصلا در این روایت بحث از نجاست وجود ندارد، یعن در جواب امام(ع) بحث از نجاست نشده، امام
مفرماید اعاده نن، چرا؟ «لأنّ کنت عل یقین من طهارت فشت» تو یقین به طهارت داشت، بحث طهارت است و بعد
هم که مگوید لیس ینبغ أن تنقض الیقین بالش، یعن باید یقین به طهارت را حفظ کن، آثارش را استمرار بده، کجا بحث
نجاست و مانعیت نجاست در این روایت مطرح است؟ تا ما بیائیم از آن نجاست منجزه را استفاده کنیم، یعن این خودش

متضمن دو اشال است:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 ی اشال این است که روایت اشارهای به مانعیت نجاست ندارد. اگر در ذهن شریفتان باشد ما قبلا گفتیم از سایر روایات
مانعیت استفاده مشود، ول از خصوص این صحیحهی ثانیهی زراره شرطیت طهارت استفاده مشود نه مانعیت نجاست.

اشال دیر اینه بر فرض ما مانعیت نجاست را استفاده کنیم این نجاست منجزه از کجا به دست مآید؟ اگر در ذهن
شریفتان باشد ما وقت کلام مرحوم محقق اصفهان را نقل مکردیم، ایشان مفرمود اینجا یقین به طهارت عذر و حجت است
بر عدم نجاست. یعن باز ظاهر روایت را ولو مرحوم اصفهان هم قائل بود به اینه نجاست مانعیت دارد اما ظاهر روایت را
ایشان حفظ کرد که مگفت «لأن کنت عل یقین من طهارت» یقین به طهارت حجت است، منته بر عدم نجاست. این

اشالات که بر فرمایش مرحوم محقق نائین اعل اله مقامه الشریف وارد است.

ديدگاه محقق خوي

[1]

مرحوم آقای خوئ قدس سره در جلد سوم مصباح الاصول صفحه 54 مطلب دارند که ما امروز مطلب ایشان را نقل مکنیم؛
ایشان مفرماید گرچه این نزاع ی نزاع معروف است که آیا طهارت شرطیت دارد یا نجاست مانعیت دارد؟ اما مفرمایند به

نظر ما هیچ ثمرهای برای این نزاع نیست.

نته:

اینجا ی نتهای را عرض کنم. مرحوم آقای صدر قدس سره ی تفی کرده بین اصفهان و مرحوم آقای خوئ.[2] مفرماید
است، ی گوید معنای اینها یت طهارت قائل نیست مت نجاست و شرطیبین مانعی تفاوت مضمون اصلا مرحوم اصفهان
عبارت هم مرحوم اصفهان دارد که مفرماید طهارت عبارةٌ عن الخلو عن النجاسة، باز در ی عبارت دیر تقریباً تصریح
مکند به اینه فرق نیست که أن یقال إنّ الطهارة شرطٌ أو النجاسة مانعةٌ،[3] لذا مرحوم آقای صدر فرموده اصفهان مگوید
بین این دو عنوان تفاوت مضمون وجود ندارد، یعن اینها عبارةٌ اُخرای هم است، ی معنا دارد. چه بوئیم طهارت شرط است
و چه بوئیم نجاست مانع است، ی معنا دارد نه دو معنا. به عبارت دیر مفرماید مرحوم اصفهان مگوید اگر طهارت از
خبث ی امر وجودی بود با نجاست مشد ضدّان وجودیان، دو تا ضد هستند، دو تا ضد هم دو تا معنای مقابل یدیر را
دارند، اما مرحوم اصفهان آمد طهارت از خبث را معنای عدم کرد و فرمود طهارت از خبث یعن نجس نبودن، خلو عن
النجاسة و باز در ذهنتان بماند که ایشان فرمود فرق بین طهارت از خبث و طهارت از حدث همین است که طهارت از حدث
ی امر وجودی و صفت نورانیه در نفس انسان است، انسان وقت وضو مگیرد طهارت از حدث پیدا مکند ی امر وجودی
است، اما طهارت از خبث ی امر عدم است، عدم النجاسة. لذا چون ی امر عدم است دو چیز نیست! طهارت و عدم
النجاسة از جهت مضمون ی چیز است. بعد مرحوم آقای خوئ مگوید نه اینها دو معنا دارند، ضدّان وجودیان هستند که لا
ثالث لهما، هر دو وجودیاند، آقای خوئ قبول دارند هم مانعیت و هم شرطیت (هر دو) عنوان وجودی را دارند، بین اینها از نظر
مضمون و معنا فرق وجود دارد اما مفرمایند آقای خوئ انار ثمرهی عملیهی فقهیه را کرده که ولو اینها دو تا معناست اما

ثمرهی عملیهی فقهیهای برایش مترتب نیست.

مرحوم آقای خوئ مفرمایند اولا ما ی مطلب را در بحث اجتماع امر و نه گفتیم، آنجا گفتیم که یستحیل جعل الشء شرطاً
فرماید در نماز اگر کسر را مانع قرار بدهیم، مضد را شرط قرار بدهیم و ضدّ دی و ضدّه مانعا، محال است که در ضدّان ی
بوید طمأنینه و استقرار شرط در صحت صلاة است نمتوانیم بوئیم طمأنینه شرط است و حرکت که ضدّ طمأنینه است مانع
است، نمتوانیم بوئیم قیام شرط است و قعود مانع است! مفرمایند ما این را در بحث اجتماع امر و نه گفتیم که  کس خیال
نند این قانون در ضدّان وجود دارد که اگر ی ضد را مولا شرط قرار داد پس لا محاله ضدّ دیر مانع مشود یا بالعس اگر



مولا ی ضدّی را مانع قرار داد لا محاله ضدّ دیر شرط مشود، از نظر عرف اتفاقاً مسئله همین است انسان وقت دو تا ضد
فرماید ما آنجا اثبات کردیم که این مطلب محال عقلری مانع است، اما ایشان مگوید پس دیشرط باشد م باشد اگر ی
است. ولو از نظر عقلای مسئله این چنین است ی از جاهای که عقل و عقلا جدا مشوند همین است، عقلا در ضدّان، اگر
ی ضدّی را شرط قرار دادند ضدّ دیرش را مانع مدانند یا بالعس، اما ایشان مفرمایند ما اثبات کردیم که این محال است و

ما کاری به بحث آنجا نداریم و نمخواهیم آن را مطرح کنیم.

مرحوم آقای خوئ بعد از بیان این مطلب مفرمایند دو مورد محل خلاف نیست:
 ی مورد آدم غافل است، اگر ی غافل وارد نماز شد و بعد از آن فهمید لباسش نجس بوده، ول وقت مخواست وارد نماز
شود نسبت به اینه لباسش پاک است یا نه؟ غافلا وارد شد، مفرماید تمام فقها قائل به صحت این نماز هستند، چه آنهای که

قائلاند به اینه طهارت شرط است و چه آنهای که قائلاند به اینه نجاست مانعیت دارد.

دوم مفرماید اگر کس با قطع به طهارت ثوب یا استصحاب طهارت یا بینه یا اصالة الطهارة، قطع دارد که لباسش پاک است
و نماز خواند و طهارت را استصحاب کرد و اصالة الطهاره را جاری کرد و نماز خواند، بعد از نماز فهمید که لباسش نجس

است، مفرماید اینجا هم همهی مگویند دیر اعاده لازم نیست.

در نتیجه مفرمایند ما استفاده مکنیم نجاست واقعیه مسلماً مانعیت ندارد بله نجاست محرزه مانع است یعن اگر کس قبل
از نماز علم به نجاست پیدا کرد یا استصحاب نجاست کرد و نجاست را احراز کرد این نمتواند نماز بخواند و همچنین
مفرمایند ما از این دو موردی که برای شما گفتیم نتیجه مگیریم نجاست واقعیه مانعیت ندارد و طهارت واقعیه هم شرطیت
ندارد و همچنین احراز طهارت هم شرطیت ندارد که احراز طهارت را مرحوم آخوند بیان کرد، کس که غافلا وارد نماز شده
اینه احراز طهارت نرده، بعد فرموده لباسش نجس است این احراز طهارت نرده. یا اگر ی کس قطع به نجاست قبل از
نماز پیدا کرد و قطع دارد این لباسش نجس است، بعد از نماز فهمید که این لباسش طهارت واقعیه داشته اینجا باز احراز
طهارت نشده، لذا مفرمایند ما باید بوئیم طهارت واقعیه شرط نیست احراز طهارت شرط نیست، ی معنای اعم از اینهاست.
حالا که این را شرط قرار دادیم مفرماید در تمام این فروض شما دیدید نماز صحیح بود، فرق نمکند طهارت را شرط قرار

بدهیم و یا نجاست را.

به عبارت دیر ایشان مفرماید آنهای که طهارت را شرط مدانند مسلّماً طهارت واقع را شرط نمدانند، خصوص احرازش
را هم نباید شرط بدانند، آنهای که نجاست را مانع مدانند نجاست واقع را که مانع نمدانند بله نجاست محرزه را مانع
مدانند، اگر این است یعن اگر شرطیت برگشت به ی شرطیت طهارت اعم از طهارت واقع و ظاهری. و نجاست مانعیتش
برگشت به نجاست محرزه، آن وقت مفرماید دیر ثمرهای بین القولین نیست، به عبارت دیر مفرمایند اگر آنهای که مگویند
طهارت شرط است طهارت واقعیه را بویند، آنهای که مگویند نجاست مانع است نجاست واقعیه را بویند، اینجا بین القولین
ثمره وجود دارد، یعن اگر کس گفت نجاست واقعیة مانع است باید کس که غافل است و بعد از نماز فهمید نجاست واقعیه
دارد اعاده کند ول چون آن دو فرع را اول بیان کردیم شاهد شد بر اینه طهارت واقعیه شرط نیست، نجاست واقع مانع
نیست. فرق نمکند بوئیم طهارت اعم شرط است یا بوئیم نجاست محرزه مانع است، ثمرهای بین این دو قول در اینجا نیست.

مرحوم آخوند در بحث اجزاء تصریح مکنند که شرط اعم از طهارت واقع و ظاهری است، اینجا که مرسند مآیند بین
احراز الطهارة و طهارت محرزه فرق مگذارند، یعن اگر اینجا ایشان بین این دو تا فرق نمگذاشتند، در بعض از کتابها
وقت این نظریه را مطرح مکنند فرق نمگذارند و اصلا توجه نردند که آخوند ی چنین فرق اینجا گذاشته است. در این
بحث یعن در صحیحهی ثانیهی زراره آخوند نمگوید شرط اعم از طهارت واقع و ظاهری است، طهارت واقع را هم به نحو

اقتضای قبول دارد اما شرط را مآورد روی احراز الطهاره که احراز الطهاره هم محلّش قبل از صلاة است.



ی بحث این است که آیا این مطلب آخوند در اینجا و آنچه آخوند در بحث اجزاء فرموده دو مطلب است؟ یا اینه درست است
اینجا عبارات اینطور شده و اغلاق در آن وجود دارد ول روح اینجا هم برمگردد به اعم از طهارت واقعیه و طهارت ظاهریه.

ی ثمرهای را خود مرحوم آقای خوئ ذکر مکنند و مورد مناقشه قرار مدهند.

مرحوم آقای صدر فرمایش آقای خوی را مورد اشال قرار داده و دو ثمره ذکر کرده است.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

ـ «و تحقيق المقام يقتض التلم ف ترتب الثمرة عل النزاع المعروف بينهم من أن الطهارة شرط ف الصلاة، أو أن  [1]
النجاسة مانعة عنها. فقال بعضهم بالأول و بعضهم بالثان، و بعضهم جمع بينهما فقال بشرطية الطهارة و مانعية النجاسة. أما
القول الأخير فلا يمن الالتزام به، لما تقدم ف بحث اجتماع الأمر و النه من أنه يستحيل جعل الش‌ء شرطاً و ضده مانعاً و لا
سيما ف ضدين لا ثالث لهما، فلا يمن جعل الطمأنينة شرطاً و الحركة مانعاً، و القيام شرطاً و القعود مانعاً، و هذا، فيدور الأمر
بين القولين الآخرين. فنقول: لا إشال ف أن الغافل خارج عن محل اللام عل كلا التقديرين، لعدم الإشال ف صحة صلاة
الغافل عن نجاسة الثوب مثلا عل كلا القولين، و لم نجد من استشل ف صحة صلاة الغافل من القائلين بشرطية الطهارة، و لا
من القائلين بمانعية النجاسة. و لا إشال أيضا ف أن النجاسة الواقعية مع عدم إحرازها ليست مانعة عن الصلاة، فمن صل مع
القطع الوجدان بطهارة ثوبه أو مع الطهارة الظاهرية لأجل التعبد الشرع بالأمارة كإخبار ذي اليد و البينة أو الأصول العملية
كأصالة الطهارة و الاستصحاب فانشف بعد الصلاة وقوعها مع النجاسة، لا إشال ف عدم وجوب الإعادة، للنصوص الواردة
ف المقام، و من جملتها هذه الصحيحة، و لم أجد من التزم بالإعادة ف هذه الصور لا من القائلين بالشرطية و لا من القائلين

بالمانعية.                        
فتلخص مما ذكرنا أن المانع عل القول بالمانعية هو النجاسة المحرزة لا النجاسة الواقعية، و إلا تلزم الإعادة ف الصور المذكورة،
و لم يلتزم بها القائلون بالمانعية. و عل القول بالشرطية ليس الشرط ه الطهارة الواقعية ‐ و إلا تلزم الإعادة ف الصور المذكورة
‐ و لا إحراز الطهارة، فانه من تيقن بنجاسة ثوبه و صل معه للاضطرار لبرد و نحوه، ثم انشف بعد الصلاة طهارة ثوبه فلا
إشال ف عدم وجوب الإعادة عليه، و لو انشف عدم تضرره بالبرد لم يلبس الثوب المذكور، مع أنه لم يحرز الطهارة حين

الإتيان بالصلاة» مصباح‌الأصول، ج 3، صص 54 و 55.
[2] ـ «ذكر المحقق الأصفهان (قده) بان الطهارة و النجاسة لو افترضناهما ضدين وجوديين كان هناك فرق بين شرطية الطهارة
و مانعية النجاسة إذ الأول يعن شرطية أحد الضدين و الثان يعن شرطية عدم الضد الاخر و أحدهما غير الاخر. و لن حيث ان
الطهارة ليست الا عبارة عن عدم النجاسة فمانعية النجاسة عبارة أخرى عن شرطية الطهارة لأنها عين عدم النجاسة. و السيد
ار الفرق بين شرطية الطهارة و مانعية النجاسة من الناحية العملية لأنه بعد الفراغ عن جريان أصالة الطهارة فالأستاذ حاول إن
موارد الشك و الفراغ عن صحة الصلاة مع النجاسة جهلا تترتب نفس النتائج الفقهية عل كلا التقديرين.» بحوث‌ف‌علم‌الأصول، ج

6، ص 53.
[3] ـ «و ليست الطهارة الواردة ف الروايات و اللمات إلا عدم النجاسة، فان النجاسة ه القذارة المنفرة شرعاً واقعاً، كما انها
عرفاً كذلك، فالطهارة ليست إلا الخلو عنها، و ليست ه ‐ كالطهارة من الحدث ‐ أمراً وجودياً، و حالة معنوية نورانية، و
النجاسة إذا كانت مانعة فعدمها شرط. و لهذا ‐ تارة ‐ يقال: بأن النجاسة مانعة، و ‐ أخرى يقال: إن الطهارة شرط» نهايةالدراية،

ج 3، ص 82.


