
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 6 (شرایط متعاقدین) »

در تاریخ ۰۳ مرداد ۱۳۹۲

دروس بیع ‐ شرائط متعاقدین
جلسه 81 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

فرق اکراه و اضطرار:

بحث در این اکراه و اضطرار است، رسیدیم به این مطلب که فرق میان اکراه و اضطرار چیست؟ و عمدتاً در این حدیث رفع
رفع ما اکرهوا و ما اضطروا چه معنای اراده شده؟ قبلا ملاحظه کردید که مرحوم شیخ(اعل اله مقامه الشریف) فرمود نسبت
میان اکراه و اضطرار عام و خاص مطلق است، به این معنا که در باب اکراه تفص و عجز از تفص معتبر نیست اما در باب
اضطرار معتبر است. همان جا خود مرحوم شیخ فرمودند ما اگر عنوان اکراه و اضطرار را کنار بذاریم و بیائیم مسئله را روی
مناط و ملاک ببریم، فرمودند نسبت بین مناط در اکراه و مناط در اضطرار عام و خاص من وجه است. مناط در اکراه عبارت
از این است که کس فعل را که مورد طبعش نیست و کراهت دارد انجام بدهد، فعل که از روی طیب نفس نیست اما در باب

اضطرار مناط را فرمودند دفع ضرر است، این کلام بود که شیخ در فرق بین اضطرار و اکراه بیان کرد.

:بیان مرحوم اصفهان

مرحوم محقق اصفهان مفرماید فرق بین اکراه و اضطرار به حسب المورد است، مورد اکراه در وضعیات است و اضطرار
موردش در تلیفیات است. اختلاف بین اکراه و اضطرار مفرمایند بحسب المورد است و آن وقت وقت بحسب المورد شد
نتیجه این مشود که نسبت بین اکراه و اضطرار تباین است، مفرماید عبارت اصفهان این است: «فهما» یعن اضطرار و
اکراه «متباینان من حیث المورد و إن کانا عامین من وجه من حیث نفس عنوانهما» اصفهان مفرماید ما اگر خود مفهوم
اکراه و اضطرار را بیریم مفرمایند تا اینجا مرحوم اصفهان موافق است که مفهوم اکراه در جای است که انسان ی فعل را
که کراهت طبع دارد و طیب نفس ندارد انجام بدهد. مفهوم اضطرار در جای است که کس اختیار نداشته باشد و لذا

مفرمایند اختیار در مقابل اضطرار است.

مرحوم اصفهان مفرمایند اختلاف بین اکراه و اضطرار فقط به حسب المورد است، یعن ایشان مگوید هر جا پای مسائل
وضعیه و احام وضعیه مطرح باشد جای مسئلهی اکراه است، چرا؟ فرمود چون معاملات با مسئلهی کراهت و رضا تناسب
دارد. هر جا پای مسئلهی وجوب و حرام در کار باشد مسئلهی اضطرار مطرح است این واجب است برایش وضو بیرد، الآن
ه بحث وجوب و حرام است. مرحوم اصفهاناضطرار پیدا کرده آب برایش ضرر دارد، اینجا بحث کراهت و رضا نیست بل
آید و به این معناست که اکراه لا معنا له إلا ففرمود هر جا مسئلهی کراهت و رضا مطرح باشد پای مسئلهی اکراه به میان م
المعاملات، هر جا مسئلهی وجوب و حرام در کار باشد پای مسئلهی اضطرار در میان مآید و به این معناست که الاضطرار لا
فرمایـد «إن الإکـراه بمراتبـه یختـصلیفیـات معنـا دارد. بعـد از ایـن مطلـب ملیفیـات، اضطـرار فقـط در تالت مـورد لـه إلا فـ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1640
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بالوضعیات» تمام مراتب اکراه در معاملات و وضعیات است، والاضطرار بجمیع أنحاء یختص بالتلیفیات، که قبلا این عبارت
را خوانده بودیم به ی مناسبت، در رد بر مرحوم شیخ ایشان این حرف را زد که البته ما قبول نردیم.

بعد مفرماید چرا ما این حرف را مزنیم که اکراه فقط در دایرهی وضعیات و معاملات است، اضطرار در تلیفیات است؟
مفرماید «بملاحظة أنما کان جوازه وضعاً و تلیفاً منوطاً بالطیب و الرضا» آن اعمال که از نظر جواز و صحت وضعاً و
تلیفاً دایر مدار طیب و رضاست مثل معاملات، فیناسب رفع أثره بالعروض الاکراه، رفع اثرش مناسب دارد با اینه اکراه
عارض شود، اکراه چیست؟ «وهو حمل الغیر عل یرهه طبعاً» غیر را وادار کنید بر آنچه که طبعش از انجام آن بدش بیاید و

نمخواهد این کار را انجام بدهد، چون غیر وادارش مکند این کار را انجام مدهد.

«و ما کان منوطاً بالاختیار المقابل للاضطرار» اما آن افعال که اختیار در مقابل اضطرار در آن مطرح است «فمرتبةٌ منه»
مفرماید اضطرار، این را هم در کلام مرحوم اصفهان دیدم که اضطرار ی مرتبهای دارد و هو الاضطرار الحقیق «مرفوعٌ
عقلا» اضطرار حقیق را لازم ندارد که شارع بردارد خود عقل او را برمدارد منته کدام مرتبه است؟ مرتبهی بسیار والای از
اضطرار است. اگر دهان کس را باز کردند شراب ریختند داخل آن، اصلا این اختیار مگوید هیچ ندارد و هیچ عمل انجام
نداده، لازم نیست که شرعاً بوید من اینجا گذشت کردم اشال ندارد، عقل این را برمدارد، این اضطراری است که هیچ
اختیاری از انسان در آن اصلا وجود ندارد، دست و پایش را مبندند و به مجلس حرام مبرند، این ی اضطرار است. اما
مفرمایند «و مرتبه منه و هو وجود داع یوجب اضطراره إل ارادة الفعل» اما ی مرتبهای هست که خودشا نجام مدهد اما
ی داع دارد خودش لیوان خمر را مخورد به عنوان شفا. ما ی وقت در همین بحث بیع اثبات کردیم که در روایات هم آمده
ل کلیوی پیدا کرده یمش گویند اگر کساطبا م اوقات در زمان ما بعض وجود ندارد، حالا گاه در خمر هیچ شفای
مقدار خمر بخورد، مآیند سؤال مکنند که مشود به مقدار ضرورت خورد؟ مگوئیم نه، چون در آن نیست و اینها ب خود
مگویند! روایات معتبر هست که در این حرام هیچ شفای وجود ندارد بله روایات داریم که در حرام اصلاشفا وجود ندارد.

خمر باشد یا خوک باشد اصلا شفا در آن وجود ندارد.

مرحوم اصفهان مفرماید ی مرتبهی اضطرار داریم که اضطرار حقیق است که توضیح ندادند، توضیحش این بود آن
اضطراری که ارادهی انسان اصلا در آن وجود ندارد، دهانش را باز کردند و در آن خمر ریختند این مضطر به این شرب خمر
شده، ی مرتبهی اضطرار خودش انجام مدهد اما ی داع دارد، گرسنه است و در حال مرگ است، برمدارد و این میته را
اضطرار را دو جور کرد؛ ی فرماید حالا مرفوعٌ شرعاً، این اضطرار شرعاً مرفوع است، پس مرحوم اصفهانخورد ، مم
اضطرار حقیق که مرتبهی بالای از اضطرار است که اختیار انسان سر سوزن در آن دخالت ندارد و نیست! اما ی اضطرار
عرف که انسان عمل را با اراده انجام م دهد مفرماید این اضطرار عرف شرع مآید حم حرمتش را برمدارد و مفرماید
«و لیس هو إلا التلیفیات» این اضطرار فقط در دایرهی تلیفیات است، باز ی قاعدهای مدهد «فإن الراهة و الرضا اجنبیان
عن وقوعها عل صفة الحرمة و الوجوب» بحث کراهت و رضا چه ربط به بحث حرمت و وجوب دارد؟ مفرماید جای که
بحث کراهت و رضا مطرح است اکراه به میدان م آید، جای که بحث وجوب و حرمت مطرح است اضطرار به میدان مآید و
لذا ایشان مفرماید اگر از ما سؤال کنید فرق بین اکراه و اضطرار چیست؟م گوئیم اینها تباین دارند به حسب المورد، شیخ
فرمود عامین من وجهاند بحسب المناط. بحسب المفهوم فرمود عام و خاص مطلقاند، بحسب المناط عام و خاص من وجهاند،

اصفهان مفرماید بحسب المورد تباین بین اینها وجود دارد، مورد اکراه وضعیات و مورد اضطرار تلیفیات است.

در ادامه این مطلب مفرماید گاه اوقات اکراه داریم مساوق با اضطرار است، یعن ی جای مره مآید اکراه مکند
مگوئیم باید این لیوان خمر را بخوری، گاه اضطرار مساوق با اکراه است، م فرماید اینجا برای اینه ببینیم آیا حم اضطرار
یا اکراه وجود دارد باید مورد را ناه کنیم، اگر مورد وضعیات است مشود اکراه، اگر مورد تلیفیات است مشود اضطرار.
مفرماید فالمعاملة المره علیها بإکراه مساوق للاضطرار. اگر ی معاملهای را اکراه کردند اما اکراه است که مساوق با



فرمایند مرفوعة الاثر است من حیث الاکراه لا من حیث الاضطرار، کما أنّ الاکراه المساوق للاضطرار فاضطرار است م
التلیفیات یوجب ارتفاع التلیف، اکراه که در تلیفیات است این یوجب ارتفاع التلیف من حیث الاضطرار. یعن در این
دنباله مفرمایند اگر ی جای اکراه مساوق با اضطرار شد، اکراهش کردند اما رسید به حدّ اضطرار، دست و پایش را بستند،
حالا اضطرار حقیق بوئیم، خمر را به دهانش ریختند. اینجا اگر مورد تلیف است حم اضطرار جاری است اگر اضطرار
مساوق با اکراه شد مفرماید حم اکراه در آن وجود دارد و نتیجه ای که مرحوم اصفهان مگیرند این است که اکراه و
اضطرار از حیث عنوان عام و خاص من وجه است، گاه اوقات با هم جمع مشود ی فعل هم اکراه و هم اضطراری، از

حیث عنوان و مفهوم اکراه. اما از حیث مورد بینشان تباین وجود دارد.

بعد اصفهان ایراد مکند بر مرحوم شیخ انصاری مفرماید اینه شیخ فرمود نسبت بین اینها من حیث المناط عامین من وجه
است مفرماید ما قبول نداریم، إذ المعاملة المره علیها بالإکراه المساوق للإضطرار، مفرمایند اگر ی معاملهای برایش اکراه
بشود اما این اکراه برسد به حد اضطرار و مضطر هم بشود، حالا یا مضطر حقیق که روشن است، مرتبهی مضطر عرف هم
هست برای دفع ضرر ی خطری را برای اینه از خودش دور کند این معامله را انجام مدهد مفرماید و إن اجتمع فیها عنوانُ
الراهة الطبعیه و عنوان دفع الضرر، دو عنوان در آن جمع است هم کراهت نسبت به این معامله دارد و هم برای رفع ضرر
است، لنّهما معاً لیس مناطاً للرفع، هر دوبا هم مناط رفع نیست،به شیخ مفرماید شما در آنجای که اکراه و اضطرار مادهی
اجتماعشان است دیر دو مناط نداریم، ی مناط است. مفرمایند لنّهما معاً لیسا مناطاً للرفع بل أحدهما فقط، ییش است.
آن احدهما چیست؟ آیا کراهت است یا دفع ضرر؟ مفرماید و لیس إلا الراهة الطبعیة، هم کراهت طبع مگوید بدش مآید،
بوئیم رفع ضرر چ؟ مفرماید و عنوان رفع الضرر وجوده کالعدم، وجودش کالعدم است. بداهة کفایة الراهة الطبعیة ، چون

کراهت طبع کاف برای رفع است.

اینجا دیر عبارت اصفهان تمام مشود، توضیحش را من عرض کنم؛ اگر دو چیز هر کدام جدای از دیری بتوانند علّت تامه
شوند برای ی امری، نار علّت برای حرارت است حالا ممن است چیز دیری هم علت حرارت باشد، وقت نار محقق شد
حرارت مآید، در زمان که نار هست چیز دیری نمتواند علیت داشته باشد در همین مورد، یا مثال دیری بزنیم؛ این چراغ
اینجا روشن مکند اگر این نبود چراغ دیری روشن نمکرد، اما اگر اول این روشن شد و اینجا را روشن کرد چراغ دیری
اینجا را روشن نمکند و وجودش مشود کالعدم، بعبارت دیر چون اینجا تقدّم ذات این را اکراهش کرده بر این معامله و این
هم بدش م آید از این معامله کراهت طبع دارد، علاوه اگر انجام هم ندهد این مره پدرش را در مآورد، مسئلهی دفع ضرر
مطرح است، اصفهان مفرماید چون علّت موجود در اینجا برای بطلان است کراهت طبع است طبعاً بدش مآید و این علّت
مقدّم بر مسئله ی دفع ضرر است لذا مسئلهی دفع ضرر وجودش کالعدم مشود. به شیخ اشال مکند جناب شیخ ما جای را
نداریم دو تا مناط با هم جمع شوند هر دو متّصف به وصف مناط و ملاک باشند، اینجای که هر دو جمعاند دوم یعن دفع ضرر
متّصف به وصف مناطیت نیست، لذا مرحوم اصفهان نتیجه مگیرد ما نباید بوئیم بین اکراه و اضطرار از حیث مناط فرق

است، باید بوئیم فرق بین این دو تا از حیث مورد است.

:ال بر مرحوم اصفهاناش

اشال مهم که بر مرحوم اصفهان وارد است، حالا ما هنوز قضاوت نردیم که فقط بین اکراه و اضطرار چیست؟مگویئم
شما که مفرمائید اکراه در مقابل وضعیات است آیهی شریفهی ا من اكرِه و قَلْبه مطْمئن بِايمانِ که در قضیهی مسئلهی
عمار است، عمار اکراه بر سب النب شد، پس شما آنجا اکراه را، اولا در قضیهی اکراه مسئلهی معامل وجود ندارد و مسئلهی
وضعیات نیست، سب پیامبر حرام است، تبری از پیامبر حرام است، پس ما در خود قرآن مادهی اکراه را داریم و در تلیفیات

استعمال شده، چرا شما مفرمائید اکراه فقط در باب وضعیات و در باب معاملات است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=106


وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


