
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 6 (شرایط متعاقدین) »

در تاریخ ۲۶ فروردین ۱۳۹۲

دروس بیع ‐ شرائط متعاقدین
جلسه 80 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته:

بحث به اینجا رسید که مرحوم شیخ انصاری(اعل اله مقامه الشریف) فرمودند بین اکراه که رافع اثر معامله است و اکراه که
مسوغ برای انجام محرم است فرق وجود دارد، فرمودند اینها با حفظ این عناوین نسبتشان عام و خاص مطلق است، از نظر
مناط بین اینها نسبت عموم و خصوص من وجه است و فرمودند در حدیث رفع رفع ما اکرهوا را حمل بر تلیفیات مکنیم و
فرقش با رفع ما اضطروا این مشود که هر دو تلیف است، هر دو در امور تلیفیه است، مورد هر دو تلیفیات است اما در ما
اکرهوا ی عمل است که من قبل الغیر است اما ما اضطروا اضطراری است که الحاصل من قبل نفسه، کلام مرحوم

اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) را در جلسهی گذشته در رد بر مرحوم شیخ نقل کردیم.

:مطالب مرحوم اصفهان

مرحوم اصفهان دو تا مطلب داشت، ی مطلب اینه فرمود ما ی اکراه در وضعیات و ی اکراه در تلیفیات نداریم بله
اکراه مراتب دارد و این مراتب اکراه سبب اختلاف در تفص مشود، تفاوت در مراتب اکراه موجب اختلاف در تفص مشود
آن وقت از این جهت ممن است بین وضعیات و تلیفیات فرق باشد و الا ما نمتوانیم بوئیم دو نوع اکراه داریم، ی اکراه در

وضعیات و ی اکراه در تلیفیات، اختلاف من حیث المراتب است که این را توضیح دادیم.

مطلب بعد را که بیان کردند فرمودند ما از راه قرینهی مناسبت حم و موضوع مگوئیم کلمهی اکراه در حدیث رفع اختصاص
به وضعیات دارد، درست نقطهی مقابل فرمایش مرحوم شیخ. شیخ فرمود ما از راه تبادر مگوئیم رفع ما اکرهوا این اکراه در
حدیث رفع اختصاص به تلیفیات دارد، اکراه در باب تلیفیات را از او تبادر مکند که اکراه در باب تلیفیات آنجای است که
مسئلهی دفع ضرر در کار باشد. اما مرحوم اصفهان فرمودند که این اکرهوا اختصاص به وضعیات دارد، روی قرینهی

مناسبت حم و موضوع. و ما اضطروا اختصاص به تلیفیات دارد آن هم روی قرینهی مناسبت حم و موضوع.

در نتیجه تا اینجا ما در مورد حدیث رفع سه تا نظریه داریم، ی نظریه که ولو حالا یا تصریح به او نشده اما مشود نسبت داد
و امان نسبتش به مشهور وجود دارد که بوئیم ما اکرهوا إطلاق دارد، هم وضعیات را مگیرد و هم تلیفیات را مگیرد. ما
اضطروا هم اطلاق دارد هم تلیفیات را مگیرد و هم وضعیات را، این ی مبنا. مبنای دوم شیخ است که فرمود ما اکرهوا به
جهت تبادر اختصاص به تلیفیات دارد، ما اضطروا هم اختصاص به تلیفیات دارد و مبنای سوم همین مبنای مرحوم
ر کسلیفیات. دیات دارد، ما اضطروا به توئیم ما اکرهوا اختصاص به وضعیاست که ب (ه مقامه الشریفال اعل)اصفهان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1640
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


را نداریم بیاید عس این را قائل باشد، یعن در میان فقها کس نیست که بوید در حدیث رفع ما اکرهوا اختصاص به تلیفیات
دارد و ما اضطروا اختصاص به وضعیات دارد.

مرحوم اصفهان فرمود اینه بوئیم الحاصل من قبل غیر و آن الحاصل من قبل نفسه مخصص مخواهد، ما اضطروا اطلاق
دارد، اضطرار حاصل شود، اطلاقش مگوید اعم از اینه من قبل نفسه باشد یا من قبل الغیر باشد، ما اکرهوا مفرمایند او

اختصاص به وضعیات دارد و در مورد وضعیات است.

فرمایش مرحوم امام:

تا اینجا ی جمعبندی نسبت به مباحث گذشته کردیم که در ذهن آقایان بیاید و حالا ببینیم امام(رضوان اله تعال علیه) چه
فرمودند؟ امام در صفحهی 90 اولا همان اشال را که ما قبلا بر شیخ وارد کردیم که آن مثال که شیخ مزد گفتیم اگر کس از
ما سؤال کند شیخ از کجا به این نتیجه رسید که بین اکراه در معاملات و اکراه در تلیفیات فرق است آمد ی مثال زد و مثالش
رهمناسب است فراغت برای مطالعه و عبادت دارد، م ان برای این آدم خیلاین م ،انم نشسته در ی این بود که کس
مآید و مگوید باید تسبیحات را بفروش، این هم متواند از این مان بیرون شود و به دوستانش خبر بدهد تا شر مره را دور
کنند اما اگر بخواهد این کار را بند این مان را از دست مدهد، برای اینه این مان را از دست ندهد معامله را انجام مدهد،
شیخ فرمود اکراه در اینجا وجود دارد، اما در همین مثال اگر به این آدم بوید در سجادهات نشست باید این لیوان خمر را
بخوری، این متواند دوستانش را خبر کند تا شر مره را دور کنند ول نرفت و این را خورد، شیخ فرمود اینجا صدق اکراه

نمکند. در آن اول برای معامله فرمود صدق اکراه مکند در دوم فرمود صدق اکراه نمکند.

عبارت که امام(رضوان اله تعال علیه) دارند، ایشان هم مفرمایند در مثال اول در مورد معامله لا یصدق أنّه مره و ملزم، فیها،
عرف را اگر مراجعه کنیم عرف نمگوید اینجا اکراه وجود دارد همان طوری که نسبت به خوردن شراب عرف نمگوید اکراه
وجود دارد نسبت به معامله هم عرف نمگوید در اینجا اکراه وجود دارد، بعد مفرمایند ما اشارهای کنیم نسبت به مبنای امام
که گفتیم ایشان در باب معامله بر خلاف مشهور فرمودند اینه مشهور مگویند جای که اکراه مآید طیب نفس وجود ندارد و
ی از شرایط صحت معامله طیب نفس است ایشان مفرماید ما اصلا طیب نفس را شرط برای صحت معامله نمدانیم[1]،
معامل ون تجارةً عن تراض را فرمودند تراضت معامله، این الا أن ته طیب نفس شرط است برای صحنداریم بر این دلیل
است یعن وقت دارند عقد را منعقد مکنند به حسب مقام اثبات تراض دارند، این مگوید من راضام و او هم مگوید من

راضام، اما طیب نفس ممن است باشد و یا نباشد!

فرمودند اگر از ما (یعن از امام رضوان اله علیه) سؤال شود که ما هو الاکراه، اکراه بمعن الالزام و الحمل عل شء بره و
اجبارٍ، در اکراه این نیست که دیری بیاید ما را وادار کند ی چیزی که مطابق طیب نفس ما نیست انجام بدهیم، اگر دیری ما
را الزام کرد ی کاری را عن کره و اجبارٍ، یعن چون او مگوید ما انجام مدهیم! این اعم از این است که خود انسان طیب
نفس داشته باشد و طیب نفس نداشته باشد، چون او دارد اجبار مکند، مگوئیم چرا این را فروخت؟ چون این مگوید باید
بفروش، این معنای اکراه است. آن وقت مفرمایند وقت ما اکراه را اینطوری معنا کردیم لا فرق بین الوضعیات و التلیفیات،
شما مگوئید اکراه آنجای است که غیر الزام مکند، چه فرق مکند غیر الزام کند بر معامله یا شرب خمر؟ بعبارة اُخری آنچه
ذارد و همین مطلب هم در کلام مرحوم محقق اصفهانلیفیات فرق ببین وضعیات و ت (علیه ه تعالرضوان ال)که؟؟؟ شیخ
آمد منته اصفهان ی نتیجهی دیری گرفت این است که اینها مسئلهی طیب و کراهت را به میدان م اورند و مگویند
معاملهای که در آن عن طیب نفسه باشد صحیحةٌ، عن کراهة باشد باطلةٌ، آن وقت مگویند اکراه در معاملات مآید طیب نفس
را از بین مبرد و در نتیجه بین اکراه در معاملات و اکراه در تلیفیات فرق مگذارند، ایشان مفرمایند ما اگر اکراه را مسئلهی
طیب و کراهت را دورش خط کشیدیم و گفتیم اصلا در باب عقول اینه باید عقل از روی طیب نفس باشد ما هیچ دلیل بر این



معنا نداریم که باز ترار مکنم خلط نفرمائید، آن روایت لا یحل مال امرء مسلم إلا عن طیب نفسه، بحث معامله نیست چون ما
قبلا همین نظر امام را قبول کردیم و توضیح هم دادیم، مربوط به جای است که کس بخواهد در مال دیری تصرف کند، اگر
،معامل گوید تراضم ، مخواه تصرف کن او باید راض باشد و طیب نفس داشته باشد، اما ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ
لذا طبق مبنای امام و ما که به طبع امام اختیار کردیم نباید در مقام استدلال این دو تا را کنار هم قرار بدهیم، در حال که در فقه
بزرگان، در فقه معاملات هر جا مگویند به دلیل قوله تعال ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ و قوله(ص) لا یحل مال امرء مسلم إلا
شود ولم کنند یگیرند، عن طیب نفسه هم همان معنا مرا به معنای طیب نفس م عن طیب نفسه، مشهور این تراض
طبق این مبنای امام که ما هم اختیار کردیم مگوئیم تراض یعن تراض ظاهری، عقدی و معامل و انشائ، این ممن است
طیب نفس داشته باشد یا نداشته باشد! اکراه در جای است که این تراض معامل نیست من معامله را به خاطر اینه غیر گفته
مجبور شدمو انجام مدهم، اعم از این است که طیب نفس داشته باشم یا نداشته باشم، لذا خلاصهی اشال امام بر فرمایش
شیخ این است که ما اگر اکراه را آمدیم به نحو دیری بیان کردیم بحث کراهت و طیب نفس در میان نباشد چه فرق مکند بین
اکراه در وضعیات و اکراه در تلیفیات، در هر دوی آنها الزام الغیر است و این به خاطر اینه غیر گفته این کار را انجام مدهد

و فرق بین وضعیات و بین تلیفیات نیست.

(سؤال و پاسخ استاد):

روی مبنای امام، بعض از دخترها که ازدواج مکنند بعد از اینه پنج سال، چند سال از ازدواجشان گذشت مگویند آن موقع
ما قلباً راض نبودیم، این پیش آمده و خیل هم استفتا مکنند سؤال مکنند مگویند ما قلباً راض نبودیم آقایان هم م نویسند
اگر قلباً راض نبودید عقد از اول باطل است، چرا عقد باطل باشد؟ بالأخره «بله» را گفته یا نه؟ بله. اگر به او بویند یا «بله»
بو یا مکشیمت! یا «بله» بو یا مالت را مگیریم، این عقد باطل است، اما این با وجود اینه از این مرد بدش مآمده،
کراهت هم داشته و هیچ میل هم به او نداشته گفته بله، همین کاف است. ادله، قواعد، اینها همین مبنا را دلالت دارد که در باب
معاملات ما دلیل نداریم بین المتعاملین هر کدام باید طیب نفس داشته باشند که اگر بوئیم ی مقدار کراهت داشته باشند

معاملهشان باطل بوده، نه! آنچه لازم است رضایت معامل است.

پس مجموعاً متوانیم بوئیم ایشان دو تا اشال بر شیخ دارد، ی اینه آن مثال که زدید و فرمودید صدق اکراه مکند درست
نیست آنجا صدق اکراه نمکند و اشال دوم تفی بین وضعیات و تلیفیات درست نیست.

ما با قطع نظر از این مبنا هم به شیخ اشال کردیم یعن حتّ اگر اکراه را طیب نفس بیاوریم به شیخ گفتیم چرا شما مگوئید
بین وضعیات و تلیفیات فرق است؟ در هر دو مر برای دفع ضرر نیست؟ هم در وضعیات، در وضعیات مگوئیم چرا تسبیح
ات را فروخت؟ مگوید برای دفع ضرر مره، در تلیفیات هم مگوید برای دفع ضرر مره، در هر دو به همین ملاک است لذا

روی مبنای خود شیخ و مشهور هم وجه برای تفی بین وضعیات و تلیفیات نیست.

بحث جلسه آینده:

بحث مهم که ان شاء اله این را فردا تمام مکنیم؛ بالأخره تلیف این اکراه و اضطرار در این روایت را باید حل کنیم، عرض
کردیم سه مبنا وجود دارد: ی اینه هر دو عاماند، هم در وضعیات و هم در تلیفیات، که خیل متعرض هم نشدند ول لازمهی
که عرض کردیم، اصفهان لیفیات هستند با آن فرقفتاوای مشهور و استدلالاتشان همین است، شیخ فرمود هر دو در مورد ت
فرمود اکراه در مورد وضعیات است و اضطرار در مورد تلیفیات است، حالا اینه کدام ی از این سه قول درست است و
اساساً نسبت بین اکراه و اضطرار چیست؟ آیا بین این دو تا تباین است؟ امام(رضوان اله) مفرمایند بله تباین است، شیخ
فرمود عام و خاص من وجه است، حالا اینه نسبت چیست؟ صفحه 91 از جلد دوم کتاب البیع امام را مطالعه کنید فردا

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


عرض مکنیم.

وصل اله عل محمد و اله الطاهرین

[1] ـ این در ذهن شریفتان بماند، ی از مبان منحصر است که قبلا هم نقل کردیم و قبول کردیم کس قبل از مرحوم امام
ظاهراً این مبنا را نداشته باشد.


