
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 6 (شرایط متعاقدین) »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۳۹۲

دروس بیع ‐ شرائط متعاقدین
جلسه 77 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته:

عرض کردیم مرحوم شیخ در بحث اکراه در اواخر این بحث یا اثناء بحث مفرمایند بین اکراه مسوغ محرمات و اکراه که رافع
اثر در معامله است از نظر مناط و ملاک فرق وجود دارد، ملاک در محرمات و تلیفیات مسئلهی ترتّب ضرر است و مسئلهی
دفع ضرر است، باید این مره علیه را انجام بدهد تا ضرر از او دفع شود، اما ملاک در آنچه که رافع در معامله است مسئلهی
عدم طیب نفس است لذا ظاهر عبارت مرحوم شیخ این است که ما در فقه دو نوع اکراه داریم و علاوه بر اینه بین این دو تا از
نظر مناط و ملاک فرق وجود دارد، در اکراه مسوغ محرمات عجز از تفص معتبر است اما در اکراه رافع معاملات عجز از

تفص معتبر نیست.

وقت ما کلام شیخ را ملاحظه مکنیم که چطور شده شیخ(أعل اله مقامه الشریف) به این نتیجه رسیده؟ دو تا مثال وجود دارد
که این مثالها مرحوم شیخ را منجر به این نظریه کرده که خود همین مطلب هم به عنوان ی روش اجتهادی مشود.

انسان گاه اوقات از بعض امثله عناوین را استخراج مکند، ی مثال را دیروز زدیم که باز ترار مکنم؛ اگر کس در
سجادهی نمازش نشسته و عبادت مکند، این آدم نمخواهد از اینجا برخیزد، اینجا جای خلوت است که مشغول عبادت است
حالا مرِه آمده مگوید باید این لیوان شراب را بخوری، در بیرون از این مان هم خدمهای دارد که اگر به آنها اطلاع بدهد یا
پیش آنها برود، آنها شرط مرِه را دور مکنند، شیخ مفرماید اینجا اگر بر شرب خمر اکراه شود، چون امان تخلّص برایش
وجود دارد متواند بیرون برود و آنها را خبر کند، صدق اکراه نمکند و حق ندارد این خمر را بخورد، بوید حالا من اکراه شدم
و این کار را انجام مدهم، اما در همین فرض که امان تفص و تخلّص برای این آدم هست، اگر مره اکراهش کرد که باید این

تسبیحات را بفروش، شیخ مفرماید عرف مگوید اینجا صدق اکراه مکند، این ی مثال.

از این مثال نتیجه گرفتند که در اکراه مسوغ محرم، عجز از تفص معتبر است، یعن محرم را زمان آدم متواند انجام بدهد که
راه برای تفص و تخلّص نداشته باشد اما در معامله ولو امان تخلّص دارد اعتباری ندارد و صدق اکراه مکند.

ادامه بیانات مرحوم شیخ:

در مثال دوم مفرمایند اگر مره بیاید شخص را اکراه کند در ی از این دو تا محرم را انجام بده، یا شرب خمر کن یا این
میته را باید بخوری، مفرماید اینجا فقها بدون اینه هیچ اختلاف بین شان باشد فرمودند هر ی از این افعال را انجام داد عنوان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1640
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


حرام را ندارد، لیوان خمر را بخورد یا گرسنه بوده و میته را بخورد، بالأخره هر ی را که انجام داد عنوان محرم را ندارد، اما
اگر این شخص دارای دو زوجه است مرِه به او بوید ی از این دو را طلاق بده، اکراه بر طلاق ی از این دو زوجه کند، یا
کس دو تا عبد دارد مرِه او را اکراه کند بر عتق ی از این دو عبد، اینجا اگر به میل نفسان خودش آن عبدی که ضعیفتر و
مریضتر است را گفت این به دردم نمخورد و این را آزادش مکنم، یا از این دو زوجه آن زوجهای که مریضتر است و یا به
درد این مرد نمخورد را طلاق داد، مفرماید اینجا فقد استشل غیر واحدٍ من الفقهاء در اینه آیا اینجا ما متوانیم بوئیم

عنوان اکراه را دارد؟

اینجای که در ی از این دو تا ی خصوصیت بوده که سبب شده این آدم مره به خاطر آن خصوصیت او را ترجیح بدهد،
مرِه مگوید ی از این زنهایت را باید طلاق بده، این سب و سنین مکند مگوید این زن مریض، به درد نخور و پیر
است و این را طلاقش مدهم، مفرماید در اینجای که ی خصوصیت وجود دارد که این سبب ترجیح شده، فقد استشل غیر
واحدٍ در اینه آیا اینجا صدق اکراه مکند یا نه؟ اما خود شیخ مفرماید اقوا این است که در اینجا هم اکراه لغةً و عرفاً صدق

مکند.

مفرماید نظر ما این است که در اینجا هم اکراه عرفاً و لغتاً هست اما مخواهد همین را شاهد بیرد برای مدعای خودش که
بین اکراه در تلیفیات و اکراه در وضعیات فرق وجود دارد. اگر ی لیوان خمر و ی گوشت میته باشد مرِه بوید باید ی از
این دو تا را بخوری، هر کدام را که خورد، حالا عرض کردم ولو گرسنه است ببیند آن میته سیرش مکند، اینجا شیخ مفرماید
فقها هیچ کدام تأمل ندارند که هر ی را اختیار کرد خارج از وصف تحریم است یعن اکراه حرمتش را برطرف کرده، اما در
اکراه در وضعیات مفرماید ی چنین اختلاف وجود دارد و این اختلاف سبب شود که ما بوئیم پس خود فقها بین تلیفیات و

وضعیات فرق گذاشتند.

پس این مش اجتهادی شیخ در اینجا نه از روایت نه از آیهای، شیخ م آید از دو مثال ی چنین فرق را استخراج مکند که بین
ات و وضعیات را از حیث عنوان، یعنلیفیفرماید ما اگر تات فرق است آن وقت مات و اکراه در وضعیلیفیاکراه در ت
عنوان اکراه در نظر بیریم، مگوئیم نسبتشان عام و خاص من وجه است و اکراه در تلیفیات اخص از اکراه در وضعیات

است، چرا؟ چون در تلیفیات عجز از تفص معتبر است و در وضعیات معتبر نیست.

اما اگر عنوان اکراه را کنار بذاریم فقط بحث را بیاوریم روی اینه دو تا مناط در اینجا داریم، مناط در تلیفیات دفع ضرر
است، اگر این لیوان خمر را نخورد او را مکشد، مزند یا مالش را مبرد، آبرویش را مبرد، دفع ضرر است، مناط در
وضعیات عدم طیب نفس است آن وقت شیخ مفرماید بین المناطین نسبت عام و خاص من وجه است، یعن در جای هست
که هم عدم طیب نفس است و هم مسئلهی دفع ضرر است، ی جای هست که مسئلهی طیب نفس مطرح است و مسئلهی
ضرر مطرح نیست، ی جای هم بالعس است، مسئلهی ضرر مطرح است و مسئلهی طیب نفس مطرح نیست، نسبت عام و

خاص من وجه است.

در ادامه مرحوم شیخ این نته را بیان مکنند و مفرمایند اگر مرِه اکراه کند که یا این لیوان آب را باید بخوری یا این لیوان
خمر را بخوری؟ مفرماید اینجا اگر آمد خمر را اختیار کرد لم یرتفع تحریم الخمر، اینجا حرمت خمر برطرف نمشود، لأنه
مختار فیه و إن کان مرهاً ف اصل الشرب، در اصل شرب اکراه داشته اما در خصوص خمر که اکراه نداشته. مفرمایند
اینجا حرمت برطرف نمشود، یا اگر مرِه بوید یا این بیع صحیح را انجام بده یا آن بیع فاسد را انجام بده، این متوانست
بیع فاسد را انجام بدهد که اصلا معاملهای انجام نمشود، اما آمد بیع صحیح را انجام داد مفرماید در اینجا هم لا یرتفع اثر

الصحیح لأنّه مختار فیه و إن کان مرهاً ف جنس البیع.



بحث اینجا ی مقدار مشل مشود که چرا آنجای که اکراه مکند ی از این دو تا لیوان خمر را باید بخوری یا مگوید این
لیوان خمر یا میته، آنجا هر کدام آمد اختیار کرد مگوئید یخرج عن التحریم عن صفة الحرمة، اما اینجای که اکراه کرده یا
لیوان آب یا لیوان خمر، اینجا اگر لیوان خمر را برداشت مفرماید لم یرتفع صفةٌ التحریم، فارق بین اینها چیست که ما هر چه

دقّت کردیم در عبارت مرحوم شیخ فارق بین اینها را دقیق بتوانیم بیرون بیاوریم از کلام مرحوم شیخ، چیزی را استفاده نردیم.

تنها چیزی که شیخ در اینجا فرموده مفرماید ما اگر بوئیم ی جای اکراه بر قدر مشترک است و اما بر خصوصیت افراد
اکراه نیست، ی قدر مشترک ... گفته تو باید ی شرب انجام بده بر اصل شرب اکراه است اما دو تا لیوان وجود دارد که
ییش آب و دیری خمر است، این اگر آمد شرب خمر کرد بوئیم اینجا بر خمر اکراه نبوده بر خصوصیت خمر، بر اصل
شرب اکراه بوده. لذا مفرماید چون اینجا اکراه بر اصل قدر مشترک بوده حرمت که مربوط به خصوصیت این فرد است از
بین نمرود، یا در آن بیع صحیح. در مسئلهی بیع که مسئلهی تفص را شیخ اصلا قبول نرد، مفرماید آنجا هم اگر آمد بیع
صحیح را انجام داد معامله واقع مشود و اکراه اثر صحت را از بین نمبرد. حالا باید ی مقدار در بحث دقت کنیم، دنبال

کنیم.

پس تا اینجا شیخ از چند مثال این فرق را درآورد و بعد آمد در ادله هم تصرف کرد و فرمود رفع ما اکرهوا علیه مراد اکراه در
تلیفیات است، شامل وضعیات نمشود و گفتیم اصلا بین این مطلب شیخ در اینجا و آن مطلب که در اول بحث اکراه مگوید
کاملا فرق است، در اینجا در اول بحث اکراه شیخ مفرماید «ومن شرایط المتعاقدین الاختیار» بعد اختیار را معنا مکند «و
المراد به القصد إل وقوع مضمون العقد عن طیب النفس ف مقابل الراهة و عدم طیب النفس للاختیار ف مقابل الجمع» برای
» و «لا اینه بیع مره باطل است مفرماید دلیل چیست؟ «و یدل علیه قبل الإجماع قوله تعال ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ
یحل مال امرء مسلم» بعد مفرماید و دلیل سوم «الخبر المتفق علیه بین المسلمین رفع أو وضع عن امت تسعه» یعن خود شیخ
در اول بحث اکراه به حدیث رفع برای بطلان بیع مره تمس مکند اما به اینجا که مرسد بین اکراه در تلیفیات و وضعیات
فرق مگذارد و مفرماید ما مگوئیم کلمهی اکراه عند الاستعمال و الاطلاق متبادر از او همین جبر است، همین ضرورت
است، لذا اکراه در حدیث رفع را حمل بر همین مکنیم یعن فقط اکراه در حدیث رفع شامل تلیفیات مشود، آن وقت از شیخ
پرسیدیم اگر اکراه شامل تلیفیات بشود بین رفع ما اکرهوا علیه و رفع ما اضطروا إلیه چه فرق را بیان کرد؟ فرمود آن اضطرار
فعل حاصل از خود فاعل است اما اکراه فعل است که مستند به غیر است و غیر او را وادار کرده انجام بدهد، غیر گفته باید

این خمر را بخورید، این تصرف بود که شیخ در حدیث رفع کرد و یا به تعبیری که ما گفتیم مرحوم شیخ عدول کرده.

:بیان مرحوم ایروان

ما اول اینجا کلام ایروان را بوئیم بعد هم کلام دقیق را مرحوم محقق اصفهان دارد، مرحوم ایروان در جلد دوم حاشیه
صفحه 187 مفرماید اصلا شیخ با این حرفش در اینجا از آن حرف اول دست برداشته، ایروان در اول بحث که قبل از
تعطیلات هم نظر ایشان را گفتیم مفرماید اصلا ما نباید موضوع بحث را اکراه قرار بدهیم، تا اینه بوئیم اکراه چه تعریف دارد

و اگر یادتان باشد مرحوم شیخ چند قید و خصوصیت برای اکراه بیان کرد؟ پنج تا، ما هم در آن قیود اشال داشتیم.

ایروان مفرماید باید بوئیم من شرایط المتعاقدین وجود طیب النفس ف المعامله، چرا بحث اکراه را مطرح مکنیم؟ و
مفرماید اینجا که مگوید اکراه است، دقّت ایروان را ببینید؛ مگوید اینجا که شیخ مجبور شده بوید ما دو جور اکراه داریم
ی اکراه در وضعیات و ی اکراه در تلیفیات و مناط اکراه در وضعیات را عدم طیب نفس قرار داده مفرماید این در
حقیقت همان حرف است که ما از اول زدیم که نیائید بوئید ی از شرایط متعاقدین این است که اکراه در کار نباشد، بوئید از
شرایط متعاقدین این است که طیب نفس داشته باشد و آنچه مخل به معامله است عدم طیب نفس است، چرا مسئلهی اکراه را

مطرح مکنیم؟

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


ایروان مگوید شیخ اینجا ناخواسته خودش مگوید بله ملاک همان عدم طیب نفس است، این حرف را مرحوم ایروان دارد و
البته تا ی حدّی درست است، حالا ما ی مقدار دیروز قویتر هم گفتیم که شیخ دلیل را هم عوض کرده، اول بحث به حدیث
رفع تمس کرده و حدیث رفع را اعم، یعن ما اکرهوا را اعم از تلیفیات و وضعیات گرفته اما اینجا که مرسد مفرماید ما
اکرهوا اختصاص به تلیفیات دارد، آن وقت برای اکراه در وضعیات آن چهار دلیل دیر را که دیروز بیان کردیم به آن اشاره

مکند، این فرمایش مرحوم ایروان است که به عنوان مؤید همان اشال که بر مرحوم شیخ داشتیم.

بیان استاد محترم:

ما (قبل از اینه ما کلام مرحوم محقق اصفهان را بخواهیم مطرح کنیم که اصلا محقق اصفهان عبارت مرحوم شیخ را در اینجا
ی معنای دیری کرده، برخلاف ظاهر عبارت مرحوم شیخ) خودمان ی جمعبندی کنیم؛ ما قبلا در باب اکراه گفتیم در
» این رضایت معامل مراد است، مسئلهی معامله طیب نفس اصلا لازم نیست و گفتیم این «ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ
برخلاف مشهور و به تبع امام(رضوان اله تعال علیه) که در ذهنم هست امام هم همینطور معنا فرمودند، تراض معامل باید
باشد،ی چیزی را انسان دارد مفروشد و اصلا طیب نفس هم ندارد، اما تراض معامل دارد، در بیع اضطراری ما گفتیم
تراض معامل هست ولو طیب نفس وجود ندارد، در بیع اکراه مگوئیم تراض معامل وجود ندارد، این معامله را الآن چون
غیر دارد او را تهدید مکند انجام مدهد، این تراض معامل اصلا ندارد، حتّ بالاتر گفتیم که ی وقت ی مال را انسان میل
دارد بفروشد، طیب نفس دارد، اما دیری او را وادار مکند که بفروش باز تراض معامل ندارد و گفتیم اینجا معامله باطل
است و این هم از مصادیق اکراه است، ملاک در صحت معامله، ما گفتیم تراض معامل است پس اصلا بحث طیب نفس
نیست حالا که بحث طیب نفس نیست مگوئیم اینه شما شیخ مآئید بین تلیفیات و وضعیات فرق مگذارید از حیث مناط،
درست نیست، مگوئیم اکراه در جای است که ی ضرری وجود دارد، جای که ضرر وجود دارد هم حرمت برداشته مشود و

هم تراض معامل وجود ندارد، ما چطور بوئیم اینجا دو تا مناط است.

مرحوم شیخ مفرماید در معامله ی طیب نفس باید باشد، در شرب خمر و لیوان خمر این بحثها اصلا مطرح نیست لذا گفته
بین اکراه در معامله و اکراه در تلیفیات است ما عرض مکنیم اولا مناط در معامله طیب نفس نیست و تراض معامل است،
این ی. ثانیاً دیر فرق وجود ندارد، این آمده اکراه کرده، اگر خمر نخوری ضرر است و اگر معامله نن ضرر است، منشأ هر
دو دفع ضرر است، یعن اکراه در جای است که دفع ضرر است و ما مرر گفتیم در بحث قبل از تعطیلات که فرق بین اکراه و
اضطرار این است که در اکراه و اضطرار این است، در اکراه ی ضرری من ناحیة الغیر متوجه انسان است اما در اضطرار
ضرری من ناحیة الغیر نیست، در اکراه تراض معامل نیست و در اضطرار تراض معامل هست، لذا اینه ما بوئیم مناط بین
اینها فرق دارد، دو تا مناط نیست، هر دو دفع ضرر است، اینه بوئیم نسبت عام و خاص من وجه است درست نیست. اما

مسئلهی تفص را هم همینطور مگوئیم، به نظر ما این مثالهای که مرحوم شیخ زدند، ی مقدار در آن تأمل است.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29

