
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۲ اسفند ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

توضيح ديدگاه نائين

دیدگاه مرحوم محقق نائین(اعل اله مقامه الشریف) را در چند مرحله توضیح مدهیم؛

1ـ ایشان ابتدا ی مقدمهای را ذکر مکنند و با آن مقدمه نتیجه مگیرند که در باب طهارت خبثیه، نه طهارت واقعیه شرطیت
دارد و نه نجاست واقعیه مانعیت دارد. مفرمایند ما روایات مستفیضهای داریم بر اینه اگر کس علم به نجاست ثوبش دارد اما
موقع نماز خواندن فراموش مکند که این ثوب نجس است، مایستد و نماز مخواند، این باید اعاده کند اما اگر علم به نجاست
ثوب نداشت، اینجا نمازش اعاده ندارد ولو نماز در لباس نجس واقع محقق شده باشد. مفرمایند از این روایات که بین علم و
عدم علم تفصیل داده ما به این نتیجه مرسیم که خود طهارت واقعیه شرطیت ندارد، خود نجاست واقعیه مانعیت ندارد. آنچه که
ملاک است چه به نحو شرط و چه به نحو مانع، علم به نجاست یا علم به طهارت است، این را به عنوان مطلب اول ذکر مکنند.

2ــ در مطلـب دوم همـان نتـهای کـه دیـروز توضیـح دادیـم، مفرماینـد مـا در بحـث قطـع موضـوع مگـوئیم قطـع دارای سـه
ه طریق إلة القطع بعنوان أنه صفةٌ و لاوصاف القائم بالنفس، دوم به عنوان اینخصوصیت صفتی خصوصیت است، ی
الواقع است و سوم به عنوان منجزیت. مفرمایند ما در بحث قطع و ظن، قسم اول و دوم را گفتیم که قطع موضوع گاه به
قطع را در موضوع ی گوئیم مولا گاهکنیم ماما اینجا این قسم سوم را اضافه م .به نحو طریق است و گاه نحو وصف
حم به عنوان اینه منجز للأحام، منجز للواقع، قرار مدهد. آن وقت ثمرهی این سه چیست؟ دیروز هم اشاره کردیم،
ثمرهاش این است که در قطع موضوع وصف طرق و امارات قائم مقام او نمشوند اصلا، یعن نه استصحاب، نه قاعده
ة یعنوجه الطریقی عل شود. قطع موضوعنم وصف نه، هیچ کدام قائم مقام قطع موضوعطهارت، نه خبر واحد، نه بی
آنجای که مولا ی قطع را در موضوع ی حم قرار داده نه به عنوان اینه صفةٌ من اوصاف النفس بله به عنوان اینه
طریق إل الواقع. مفرماید این قطع موضوع طریق، طرق و امارات قائم مقام او مشوند، خبر واحد، بینه، اینها قائم مقام او
مشوند. از اصول عملیه، اصول عملیهی محرزه مثل استصحاب، این هم قائم مقام او مشود، چرا؟ چون ما دنبال کشف
واقع و دنبال این هستیم که راه به سوی واقع پیدا کنیم و اصول عملیهی محرزه برای ما واقع را احراز مکند. اما اصول
عملیهی غیر محرزه مثل قاعدهی طهارت، این قائم مقام قطع موضوع طریق نمشود. اما قسم سوم، شارع مگوید من قطع
زز شود، قطع به عنوان أنّه منجرا در موضوع قرار دادم، به چه عنوان؟ به دنبال این هستم که واقع برای شما به نحوی منج
للواقع. آن وقت منجزیت با طریقیت فرقش این است که ممن است ی وقت واقع منجز بشود اما شما واقع را کشف ننید!
کجا؟ شما در جاهای که مگوئید احتیاط واجب است، اصالة الاحتیاط را جاری مکنید به این معناست که آن واقع را مولا

برای شما از راه اصالة الاحتیاط منجز کرده اما واقع را به دست نیاوردید، شما کشف از واقع نمکنید.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در این قسم سوم (یعن قطع موضوع که عل وجه المنجزیه است) تماماً اصول عملیه چه محرزه و چه غیرمحرزه قائم مقام او
مشود. قاعدهی طهارت این است که اصل عمل غیر محرزه قائم مقامش مشود، استصحاب و ... هم که روشن است.

3ـ مطلب سوم که نائین دارند این که مفرمایند طبق مطلب اول که ما گفتیم از روایات مستفیضه استفاده مشود که طهارت
خبثیه بر خلاف طهارت حدثیه است، طهارت خبثیه واقعش شرطیت ندارد و نجاست واقعیه هم مانعیت ندارد، آنچه دخالت دارد
علم است. بعد مفرمایند حالا سه فرض در اینجا داریم: 1) بوئیم علم به طهارت شرط برای صحت صلاة است. 2) علم به
نجاست مانع از صحت صلاة است. بعد مفرمایند این دوم این است که بوئیم علم به نجاست مانعیت دارد از صحت صلاة،
که طریق ة قرار داده و فرموده علم به نجاست مانع است اما کدام علم؟ به چه عنوان؟ علموجه الطریقی یا مولا این علم را عل

إل الواقع. یا عل وجه المنجزیه مگوید علم به نجاست مانع از صحت صلاة است اما عل وجه المنجزیة.

حالا کمکم مرحوم نائین وارد اصل مطلب مشود؛ اصل مطلب چیست؟ نائین مفرماید ما دنبال این هستیم که برای شما
روشن کنیم این تعلیل در روایت زراره با عدم وجوب اعاده سازگاری دارد، مفرمایند ادعای ما این است که اگر علم به طهارت

.اگر علم به نجاست را مانع قرار بدهیم باز هم این تعلیل حسن ،ت صلاة قرار بدهیم این تعلیل حسنرا شرط صح

به عبارت دیر آخوند فرمود اگر ما آمدیم احراز الطهاره را شرط قرار دادیم این تعلیل حسن، اصفهان فرمود اگر ما نجاست را
مانع قرار دادیم این تعلیل حسن، اما مرحوم نائین مفرماید به نظر ما فرق نمکند در حسن تعلیل بین اینه علم به طهارت را
شرط قرار بدهیم یا علم به نجاست را مانع قرار بدهیم، مفرماید به نظر ما فرق نمکند. حالا باید ببینیم ایشان این را چطور

درست مکند و چطور برای ما این را اثبات مکند.

دو جمله در پاسخ امام(علیه السلام) به سوال زراره آمده است؛ «لأنّ کنت عل یقین من طهارت فشت و لیس ینبغ أن
تنقض الیقین بالش» نائین مفرماید فرق نمکند بوئیم مجموع به عنوان تعلیل است یا بوئیم نه، فقط آن استصحاب تعلیل

است، این لأنّ کنت عل یقین به عنوان مقدمه و توطئه برای تعلیل است.

ایشان مفرماید ما اگر این استصحاب را تعلیل برای این قرار بدهیم که معلّل عدم وجوب اعاده بعد إنشاف الخلاف است، بعد
از اینه انشاف خلاف شد اعاده واجب نیست، چرا؟ چون «لیس ینبغ أن تنقض الیقین بالش أبدا» بوئیم این سازگاری
ندارد چون بعد انشاف الخلاف نقض یقین به یقین است نه به ش. ایشان مفرمایند ما بیائیم این معلّل را عدم الإعاده بعد
انشاف الخلاف قرار ندهیم! بوئیم معلل چیست؟ بوئیم معلّل و این استصحاب تعلیل برای این است که این آدم علم به طهارت
را که شرط برای صحت نماز بوده احراز کرده، یعن طهارت را که شرط برای صحت نماز است را احراز کرده است، امام
مفرمایند چون تو محرز الطهارة بودی، نمازت صحیح است، کس که محرز الطهاره است فرض کردید علم به طهارت شرط
است و شرط را آورده، چون شرط آمده است اعاده واجب نیست و این استصحاب بیان برای این است که چون این آدم احرز
الطهاره است، معلّل عدم اعادهی بعد از انشاف خلاف نیست، معلّل این است که این آدم احرز الطهاره است، و مفرمایند در
حقیقت روی این بیان امام مخواهند بویند کل من کان محرزاً للطهارة فلا تجب علیه الإعادة. هر کس که محرز الطهاره باشد
اعاده برایش واجب نیست این روی فرض اینه ما علم به طهارت و احراز طهارت را شرط صحت صلاة بدانیم. تا اینجا آدم

احساس مکند همان حرف آخوند را مطرح مکند.

ی کبرای کل در اینجا مآید «کل من کان محرزاً للطهاره فلا تجب علیه الاعادة» هر کس که محرز الطهارة باشد اعاده بر او
واجب نیست، مثل اینه مفرمایند اگر متلّم بوید الخمر حرام لأنّه مسر، شما چطور کبرای به دست مآورید مگوئید کل
مسر حرام، اینجا هم همینطور است،استصحاب تعلیل برای احراز است نتیجه مگیریم کل محرزٍ للطهارة فلا تجب علیه

الاعادة.



اما اگر آمدیم علم به نجاست را مانع قرار دادیم، ایشان در اینجا مفرمایند ما اگر آمدیم علم به نجاست را مانع از صحت صلاة
تعبیر کل ز. اینجا یکند که اعتبار این علم به عنوان طریق باشد یا به عنوان منجنم و فرق قرار دادیم، این تعلیل حسن
مکنند که روی این فرض امام(ع) با استصحاب مخواهند بفرمایند تو علم طریق به نجاست نداشت، تو نجاست منجزه
نداشت، استصحاب روی این فرض که ما مگوئیم علم به نجاست مانع است امام چرا استصحاب را مطرح مکند؟ مخواهد
بفرماید تو نجاست منجزه نداشت، تو علم طریق به نجاست نداشت و آنچه که مانعیت دارد علم به نجاست عل وجه الطریقیه
است یا علم به نجاست عل وجه المنجزیه به حسب فرض است. امام با استصحابش مخواهد بفرماید اینه مگوئیم اعاده
نباید کن برای اینه قبل از ورود به نماز ی نجاست منجزه نداشت، اگر ی نجاست منجزه داشت الآن باید اعاده مکردی، تو

.ه نداشتوجه الطریقی علم به نجاست عل قبل از ورود به نماز ی

دیروز هم عرض کردم اینجا مرحوم نائین و مرحوم اصفهان نزدی به هم مشوند اما با ی فرق خیل روشن؛ نائین مگوید
مانع نجاست منجزه است، منجزه را هم معنا کردیم، اصفهان مگوید مانع نجاست است که عذری و معذّری برای او نباشد،
حجت بر عدم او نباشد! که بین اینها خیل فرق وجود دارد ولو آرام آرام این دو تا اصول در تحقیقشان دارند تا ی اندازهای
نزدی مشوند اما نائین مگوید آنچه مانع از نجاست صلاة است نجاست منجزه است، اگر کس قبل از نماز نجاست منجزه
داشت نجاست منجزه یعن علم به نجاست، استصحاب نجاست، اگر ی بینه بر نجاست بیاید اینها مشود نجاست منجزیه. اگر
هیچ کدام از اینها نباشد، ش در نجاست دارد وارد نماز بشود نمازش هم صحیح است ولو بعد از نماز بداند که این نماز با
نجاست بوده ول مرحوم اصفهان مفرماید اگر قبل از نماز حجت بر عدم این نجاست قائم شد به طوری که شما عذر داشته
باشید، متوان وارد نماز شوی. اما اگر احتمال نجاست را دادی، حجت بر عدمش پیدا نردی نماز خواندی و بعد از نماز

.فهمیدی نجس بوده باید اعاده کن

مرحوم نائین نمخواهد بوید نجاست معلومه مانع است، دایرهاش وسیعتر است و مگوید نجاست منجزه. نجاست منجزه
نهای است. پس ببینید نائینمصداقش نجاست بی ی ،مصداقش نجاست استصحاب مصداقش نجاست معلومه است، ی ی
مفرماید این استصحاب برای عدم اعاده بعد از کشف خلاف نیست بله این استصحاب یا برای این است که بوئیم احرز
الطهارة یا برای این است که بوئیم نجاست منجز نبوده، امام(ع) به زراره مفرماید چون این نجاست منجزه نبوده، چون

نجاست منجزه قبل از نماز نداشت، پس لا تجب الإعادة، اعاده واجب نیست.

نائین اینجا که مرسد مفرماید ما ی اشال به آخوند داریم، آخوند آمد احراز طهارت را شرط قرار داد، ما گفتیم مستفاد از
روایات این است که علم به نجاست مانع است یا علم به طهارت شرط است و در نتیجه گفتیم که اگر کس علم به نجاست
نداشت یا نجاست منجز نداشت نمازش صحیح است، مفرماید ممن است بوئیم بین اینها جمع نمشود و تعارض است،
یعن اگر کس بوید احراز طهارت شرط است (مثل آخوند) این دیر نمتواند بوید عدم العلم بالنجاسة کاف است، ظاهر
عبارت آخوند در کفایه این است که احراز طهارت شرط است. ما آنچه که از روایات و ادله استفاده مکنیم این که «عدم العلم
بالنجاسة» کاف است، اگر احراز طهارت شرط است به این معناست که عدم العلم بالنجاسة کفایت نمکند و به آخوند
مفرمایند: «لا یصح تعلیل عدم وجوب الإعادة بون الملّف محرزاً للطهارة»، ما بوئیم این اعاده واجب نیست چون محرز
طهارت است، آنجا فرض کردیم که این آدم که ش دارد و علم به نجاست ندارد نمازش صحیح است، به عبارت دیر مرحوم
نائین اشال مکند مفرماید لازمهی کلام آخوند این است: آدم که غافلا وارد نماز شود بعد بفهمد که لباسش نجس بوده
نمازش باید باطل باشد، چرا؟ چون آخوند احراز طهارت را شرط قرار داده، این هم احراز طهارت نرده، غافلا وارد نماز شده

است.

بعد بوئیم اگر ی کس التفات پیدا کرد یعن قبل از نماز متوجه شد که لباسش پاک است یا نجس،اینجا باید احراز کند. اما
اگر التفات پیدا نرد همان عدم العلم بالنجاسة کاف است.



در آخر مفرمایند این حرفها که بوئیم احراز الطهاره شرط است یا بوئیم عدم العلم، اینها را کنار بذاریم و بوئیم در نجاست
آنچه که مانعیت دارد نجاست منجزه و علم عل وجه التنجیز است، بوئیم مولا مگوید اگر علم به نجاست عل وجه التنجیز
داشت (نجاست منجزه) این مانعیت دارد. ظاهراً نائین در آخرین مطلب اصلا دست از شرطیت و ... برمدارد مفرماید علم به
نجاست من حیث کونه منجزاً ملاک است و روی این بیان تعلیل هم درست مشود، آن وقت مفرماید ممن است کس از ما
سؤال کند جناب نائین شما چه دلیل دارید در باب نجاست خدای تبارک و تعال و شارع علم به نجاست عل وجه التنجیز را
مانع قرار داده، از کجا چنین حرف مزنید؟ ثبوتاً تصویرش درست است اما چونه اثبات مشود؟ مفرماید به خاطر همین

روایت ثانیهی زراره، همین دلیل بر این است که نجاست منجزه مانعیت دارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


