
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » بیع »

در تاریخ ۲۶ بهمن ۱۳۷۷

بيع ـ ماسب
جلسه 70 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و أما احترام مال المسلم، فإنّما يقتض عدم حل التصرف فيه و إتلافه بلا عوض، و إنّما يتحقّق ذلك ف الاستيفاء».

مناقشه در دليل دوم ضمان منافع غيرمستوفات مقبوض به عقد فاسد

بحث در این بود که آیا منافع غير مستوفات در بیع فاسد ضمان آور است یا خیر؟ مرحوم شیخ دو دلیل اقامه کرده اند بر اینه
ضمان وجود دارد. دلیل دوم، قاعده احترام مال مسلمان بود. بر طبق این قاعده، اگر مال مسلمان بدون اذن او در اختیار

دیری قرار گیرد و ما بخواهیم بوییم كه نسبت به منافع غیر مستوف اجرت در کار نیست، این با احترام مال مسلمان منافات
دارد.

مرحوم شیخ در مقام رد دليل دوم م فرمايند: قاعده احترام، مستفاد از بعض از ادله است، این ادله در این جهت با يدير
مشترک هستند که فعل و تصرف که در مال مسلمان بدون اجازه او انجام داده است را، ضمان آور م دانند. اگر ی منفعت را
در مال مسلمان اتلاف کرده باشد، یعن خودش استفاده کرده باشد و مالك مسلمان را از آن منفعت محروم كرده باشد، ضمان

آور است.

در نتیجه قاعده احترام مال مسلمان فقط در مورد منافع مستوفات تطبیق م شود، چون در این منافع تصرف معنا و اتلاف معنا
دارد. اما در منافع غیر مستوفات نه اتلاف معنا دارد و نه تصرف.

ادله عدم ضمان در منافع غيرمستوفات

شیخ م فرماید: برای حم به عدم ضمان سه دلیل داریم:

دلیل اول: اصل. ش م کنیم که زاید بر عین و زاید بر منافع مستوفات، آیا نسبت به منافع غیر مستوفات، گیرنده ضامن است
یا خیر؟ اصل عدم ضمان است.

دلیل دوم: قاعده «لا یضمن»، یعن عس قاعده «یضمن»، در عس قاعده بیان کرده اند: «ما لا یضمن بصحیحه، لا یضمن
بفاسده»، در بیع صحیح نسبت به منافع غیر مستوفات ضمان در کار نیست، لذا در فاسد آن هم ضمان نيست. اگر دو نفر، بیع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1657
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


صحیح انجام دادند، ثمن در مقابل خود مبیع قرار م گیرد نه در مقابل مبیع و منافع مبیع.

به عبارت دير: در بیع صحیح، ثمن تقسیط نم شود، نم گویيد: این هزار تومان، هشتصد تومانش در مقابل عین خانه است و
دویست تومانش در مقابل منفعت آن. ثمن به طور کل در بیع صحیح فقط در مقابل عین خانه قرار م گیرد. بنابراین در بیع

صحیح نسبت به منافع غیر مستوفات، ضمان در کار نیست، لذا طبق عس قاعده که «ما لا یضمن بصحیحه، لا یضمن
بفاسده» است، باید بوییم در بیع فاسد هم نسبت به منافع غیر مستوفات، ضمان در کار نیست.

«ان قلت:»، اگر به عس قاعده عمل کنیم، همین حرف در منافع مستوفات هم م آید. در منافع مستوفات، به ضمان قائل شده
اید، در حال که ثمن در بیع صحیح در مقابل عین قرار م گیرد، نه اينه جزئ از ثمن در مقابل منفعت قرار گرفته باشد، چه

منفعت مستوف و چه منفعت غیرمستوف. به عبارت ساده تر: در بیع صحیح، آنچه مشتری در مقابل آن ضامن است، عین مال
است فقط.

شیخ در پاسخ مفرمايد: مسئله منفعت مستوفات، تحت عنوان اتلاف قرار م گیرد، یعن این مشتری با استفاده کردن از این
منافع، منفعت را بر ضرر بایع اتلاف کرده است، لذا ربط به قاعده ندارد، لا اصلا و لا عساً، چون مرراً عرض کردیم که

قاعده موردش، مسئله تلف است.

دلیل سوم: روایات داریم كه در آن، نسبت به منافع مستوفات، ضمان بیان شده است، اما اسم از ضمان نسبت به منافع غیر
مستوفات به میان نیامده است.از امام (ع) سوال کردند که چنین قضیه ای واقع شده است، آیا ضمان آور است یا خیر؟ و امام
هم در مقام بیان حم ضمان است که نسبت به چه چیزی ضمان هست و چه چیزی ضمان نیست، ول فقط ضمان را نسبت به

از منافع غیر مستوفات نیاورده اند. مرحوم شیخ به دو سه تا از این روایات اشاره م منافع مستوفات بیان کرده اند و اسم
کند که در تطبیق م خوانیم.

تحقیق در مسأله و بیان مختار شیخ

مرحوم شیخ در ادامه م فرمایند: همانطور که شهید ثان، شهید اول و فاضل مقداد، در این مسئله قائل به توقف شده اند، ما هم
م گوییم: «للتوقف مجال»، زیرا؛ اگر فقیه بر دو طرف مسئله دلیل داشته باشد و نتواند هیچ ی از دو طرف را بر دیری

ترجیح دهد، باید توقف کند و دست از فتوا دادن بردارد.

مرحوم شیخ برای ضمان دو دلیل آورد و برای عدم ضمان سه دلیل هم، پس نتیجه این م شود هم برای ضمان دلیل داریم و هم
برای عدم ضمان، اگر نتوانیم ی از اینها را بر دیری ترجیح دهیم، ناچاریم فتوا ندهیم و در مسئله توقف کنیم. بعد م فرمایند

لن برای  ضمان، ی ترجیح یافته ایم که آن ما را وادار م کند، فتوای به ضمان دهیم.

مرحوم ابن ادریس در سرائر که از این دو عبارت استفاده م در قواعد دارد و عبارت فرماید: مرحوم علامه عبارت شیخ م
شود که ضمان نسبت به منافع غیر مستوفات، بین فقها اجماع بوده است، لذا این اجماع سبب م شود که ما هم قول به

ضمان را تقویت کنیم. در نتیجه شیخ در مقبوض به عقد فاسد، ضمان را هم در منافع مستوف قبول کرده اند و هم در منافع غیر
مستوفات.



تطبیق

«و أما احترام مال المسلم»، احترام مال مسلمان که دلیل دوم ضمان بود، «فإنّما یقتض عدم حل التصرف فیه»، عدم حلیت
تصرف در مال مسلمان را اقتضاء دارد. قاعده احترام چند دلیل داشت که ی از آنها «لا یجوز لأحدٍ أن یتصرف ف مال الغیر

الا بإذنه»، «و إتلافه بلا عوض»، بدون عوض حق تصرف در آن و اتلافش را نداریم.

«و انّما یتحقق ذل»، مقتضای دلیل قاعده احترام، «ف الاستیفاء»، فقط در منافع مستوفات معنا دارد. بنابراین شیخ قاعده
احترام را در منافع غیر مستوفات جاری نم داند. حال که این دو دلیل اشال دارد، «فالحم بعدم الضمان مطلقاً»، «مطلقا»،
یعن در بیع فاسد، چه بایع عالم به فساد باشد و چه نباشد. «کما عن الایضاح»، «أو مع علم البائع بالفساد»، یعن حم به عدم
ضمان در صورت علم بایع به فساد، «کما عن بعض الآخر موافق للاصل السلیم»، موافق با اصل عدم ضمان است که اصل

معارض ندارد. این دلیل اول بود.

«مضافاً إل أنّه قد یدّع شمول قاعدة ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده»، عس قاعده در منافع غیر مستوفات جریان
دارد، «و من المعلوم أنّ صحیح البیع لا یوجب الضمان للمشتری للمنفعة»، در بیع صحیح مشتری ضامن منفعت نیست،

«لأنّها»، یعن منفعت، «لها مجاناً»، برای مشتری است مجاناً. عرض کردیم که «الخراج بالضمان» را فرمودند در عقد صحیح
جریان دارد. در عقد صحیح مشتری پول را در مقابل عین م دهد در نتیجه به برکت عین، منفعت مجاناً در اختیار مشتری قرار

م گیرد. «مجاناً» در اصطلاح فقه یعن عوض معین در مقابل آن نباشد.

«و لا يتقسط الثمن علیها»، ثمن بر منفعت تقسیط نم شود، نم گویند: این هزار تومان که پرداخت شده است، هشتصد آن در
مقابل عین خانه است و دویست آن در مقابل منفعت. مستشل م گوید: اگر شما عس قاعده را برای عدم ضمان در منافع

غیر مستوفات م آورید، عس قاعده در منافع مستوفات هم جاری م شود، چون در بیع صحیح، نسبت به منافع مستوفات هم
ضمان نیست. شیخ پاسخ م دهد که «و ضمان المنفعة»، در منافع مستوفات، «لأجل الاتلاف» است، همین استیفای که

مشتری کرده است به منزله این است که منفعت را اتلاف کرده. «فلا یناف القاعدة المذکورة»، قاعده «ما لا یضمن»، با آن
منافات ندارد، «لأنّها»، چون این قاعده، «بالنسبة إل التلف لا الإتلاف»، مورد قاعده تلف است نه اتلاف.

برای اتلاف دلیل «من اتلف مال الغیر فهو له ضامن» را داریم، کس که مال غیر را اتلاف کند، ضامن است، اما قاعده «ما
یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» و «لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده»، در مورد تلف است.

دلیل سوم: «مضافاً إل الأخبار الواردة ف ضمان المنافع المستوفاة»، روایات که در ضمان منافع مستوفات، «من الجاریة
المسروقة»، وارد شده است. اولین روایت، روایت جاریه مسروقه بود که شخص، کنیز کس را دزدیده است و در بازار

فروخته. مشتری از این کنیز فرزنددار شده، امام م فرماید کنیز و کودک را باید رد کند یا قیمت کودک را پرداخت کند، اما
امام نسبت به منافع غیر مستوف چیزی نفرموده است.

«الجارية المسروقة المبيعة، الساكتة من ضمان غيرها ف مقام البيان»، «الساکتة»، صفت برای اخبار است، اخباری که نسبت
به ضمان غیر منافع مستوفات ساکت است، در حال که در مقام بیان است و برای کلام اطلاق مقام شل م گیرد، مثل اینه

بیرة الاحرام، قیام و رکوع دارد، اما نامفرمایند: نماز نیت، ت کنند که نماز را برای ما تشریح کنید، امام م از امام سوال م
از قنوت نم برند. همین که قنوت را بیان نردند، اطلاق بیان است که قنوت واجب نیست.

روایت دیر: «و کذا صحيحة محمد بن قيس الواردة ف من باع وليدة أبيه بغير إذنه»، این روایت در مورد کس است که جاریه



پدرش را بدون اذنش فروخته است و مشتری از جاریه کودک به وجود آورده است. «فقال علیه السلام: الحم أن یأخذ الولیدة و
إبنها»، و امام م فرماید: حم این است که جاریه و ابن جاریه را بیرد. شاهد این است که امام نسبت به منافع غیرمستوفات

جاریه، یعن تمیز کردن منزل و... که از او استفاده نرده است، چیزی نفرموده  است.

بین صحیحه محمد بن قیس و روایت جاریه مسروقه اختلاف وجود دارد. در آنجا اینطور بود که ولد را مال نم گیرد، ول در
اینجا م گوید: مال هم جاریه و هم کودک را بیرد، در این روایت کودک را به عنوان نماء جاریه و به عنوان عقد قرار داده

است و از تبعات مال خود مول است، مثل درخت که میوه کند. باید سند هر دو روایت بررس کرد که ببنیم با هم تعارض دارند
یا خیر؟ و اگر تعارض مستقر بود، هر دو را کنار م گذاریم.

آنچه مربوط به بحث ماست، این است که: «وست عن المنافع الفائتة»، نسبت به منافع فوت شده، امام سوت کرده است.
«فان عدم الضمان ف هذا الموارد مع کون العین لغیر البائع»، اینه ضمان در این موارد نیست، در حال که عین برای غیر بایع

است، «یوجب عدم الضمان هنا»، موجب عدم ضمان در ما نحن فیه است، «بطریق الأول»، چون در ما نحن فیه، خانه را
خود بایع به عقد فاسد به مشتری داده است. اگر جای که خود مال پایش در کار نیست و سارق جاریه دزدی را م فروشد،
گفتیم نسبت به منافع غیر مستوفات ضمان نیست، در ما نحن فیه که خود مال م گوید، به طریق اول نباید ضمان باشد.

«والإنصاف»، حال که برای طرفین مسئله، دلیل داریم، «أنّ للتوقّف ف المسألة»، انصاف این است که برای توقف در مسئله،
«کما ف المسال تبعاً للدروس و التنقیح»، برای توقف، «مجالا و ربما یظهر من القواعد».

شیخ م فرماید: «و ربما یظهر من القواعد ف باب الغصب عند التعرض لأحام البیع الفاسد، اختصاص الاشال و التوقف»،
مرحوم علامه در قواعد فرموده است: در مسأله ضمان و عدم ضمان منافع غیر مستوف «فیه اشال». بعض گفته اند: اشال
علامه و توقف ایشان به صورت علم بایع اختصاص دارد، اما جای که بایع عالم نباشد، مسلماً ضمان است، «عل ما استظهره
السید العمید والمحقق الثان»، از عبارت کتاب «و عن الفخر»، پسر علامه، «حمل الاشال ف العبارة»، یعن در عبارت قواعد،

«عل مطلق صورة عدم الاستیفاء»، یعن چه بایع عالم باشد و چه جاهل.

«فتحصل من ذل کلّه، أنّ الاقوال ف ضمان المنافع الغیر المستوفات خمسة. الأول: القول بالضمان و کأنّه للأکثر، الثان عدم
الضمان کما عن الایضاح»، یعن فخر المحققین. قول سوم: «الضمان الا مع علم البایع»، اگر بایع فساد معامله علم دارد و

مالش را تحویل مشتری م دهد، ضمان نیست و اگر بایع علم ندارد، ضمان است، «کما عن بعض من کتب عل الشرائع»،
کسان که شرح  بر شرایع نوشتهاند. «الرابع التوقّف ف هذه الصورة»، یعن در صورت علم بایع، توقف کنیم. «کما استظهره»

این قول را، «جامع المقاصد و السید العميد»، از عبارت قواعد. قول پنجم: «التوقف مطلقاً»، یعن چه بایع عالم باشد و چه
نباشد، «کما عن الدروس و التنقیح والمسال ومحتمل القواعد»، ی از احتمالات قواعد همین توقف مطلق است، «کما یظهر»

این احتمال از «فخر الدین».

«وقد عرفت أنّ التوقّف أقرب إل الإنصاف». توقف أقرب به انصاف است، الا اینه برای قول به ضمان، دو تا ادعای اجماع
یافته ایم، «إلا أنّ المح من التذکرة، ما لفظه: إنّ المنافع الاموال من العبيد والثياب و العقار و غیرها مضمونة»، این منافع

مورد ضمان است، «بالتفويت والفوات»، یعن چه اتلاف باشد یا تلف «تحت الید العادیة»، در ید عدوان و ید به غیر حق باشد.

«فلو غصب عبداً»، اگر کس عبد یا جاریه یا زمین یا حیوان مملوک حیوان که مل دیری است را غصب کرد، «ضمن
منافعه»، منافع این مال را ضامن است، «سواء أتلف»، اعم از اینه این منافع را اتلاف کند، «بأن استعملها»، از  آنها استفاده
کند، «أو فاتت تحت یده بأن بقیت مدة ف یده لا یستعملها»، مثلا حیوان را سرقت م کند و در منزل خودش م بندد و از آن



استفاده نم کند، «عند علمائنا أجمع»، «عند علمائنا»، متعلق به «ضمن» است، «ضمن منافعه عند علمائنا اجمع»، مرحوم
علامه در کتاب تذکره نسبت به منافع مستوفات و غیر مستوفات ادعای اجماع کرده است.

«ولایبعد أن یراد بالید العادیة مقابل اليد الحقّه»، مراد شیخ از «عادیه»، ید در خصوص غصب نیست؛ بله مراد، ید غیر حق
است. اگر ید عادیه را به ید غیر حق معنا کردیم، «فیشمل ید المشتری ف ما نحن فیه»، در بیع فاسد که ما نحن فیه است، ید
مشتری را شامل مشود، «خصوصاً مع علمه»، مخصوصاً جای که مشتری علم  داشته باشد، «سیما مع جهل البائع به»،

مشتری عالم به فساد باشد و بایع جاهل.

«و اظهر منه ما ف السرائر»، از ابن ادریس، «ف آخر باب الإجارة، من الاتّفاق ایضاً عل ضمان منافع المغصوب الفائتة»،
ایشان ادعای اجماع بر ضمان منافع مغصوب که فوت شده است، کرده، «مع قوله»، علاوه بر اینه در موضع دیری در باب
بیع م گوید: «إنّ البیع الفاسد عند أصحابنا بمنزلة الشء المغصوب»، بیع فاسد در نزد علمای امامیه به منزله غصب است،
«الا ف إرتفاع الإثم عن امساکه»، مر در گناه امساک که در بیع فاسد، گناه نیست، برخلاف غصب، «إنته»، کلام مرحوم

ابن ادریس در السرائر.

«عل هذا»، یعن بنابر این دو اجماع، «فالقول بالضمان لا یخلو عن قوة»، قول به ضمان خال از قوت نیست. اگر ی طرف
مسئله اجماع و طرف دیر اجماع نبود، با قطع نظر از اجماع، برای هر دو طرف مسئله دلیل داشتیم و فقیه، کس است که
طرف اجماع را بیرد. شیخ در ادامه مفرماید: «و إن كان المتراءىٰ من ظاهر صحيحة أب ود»، گرچه در این صحیحه، امام
(ع) نسبت به منافع مستوفات حم به ضمان کرده است، اما نسبت به منافع غیر مستوفات سوت اختیار کرده است، اما فقها
در مورد خود این روایت، به روایت عمل نرده اند. مورد روایت غصب است، اگر بخواهیم به روایت استدلال کنیم، لازمه اش

این است که منافع غیر مستوفات در باب غصب ضمان آور نباشد، در حال که فقها به این فتوا نداده اند، حالا که به این
روایت، در مورد خودش عمل نردند، م فهمیم برای حم به عدم ضمان منافع غیر مستوفات در ما نحن فیه هم کارای ندارد.

«اختصاص الضمان ف المغصوب بالمنافع المستوفاة من البغل المتجاوز به إل غير محل الرخصة»، این صحیحه دلیل است
که در منافع غیر مستوفات، ضمان نیست، «الا انّا لم نجد بذل عامل ف المغصوب»، کس به این روایت در مورد خودش هم
عمل نرده است، یعن فقیه نداریم که بوید: در غصب، فقط منافع مستوفات ضمان آور است و منافع مستوفات ضمان آور

نیست. مغصوب که «الذي هو موردها»، یعن مورد روایت است. نتیجه این م شود که فقها در مورد این روایت که غصب
است بر طبقش فتوا نداده اند، لذا نم توانیم برای غیر مورد خودش که بیع فاسد است، طبق آن فتوی بدهیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


