
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » بیع »

در تاریخ ۱۹ بهمن ۱۳۷۷

بيع ـ ماسب
جلسه 65 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

« ثم إنّه لا فرق ف ما ذكرنا من الضمان ف الفاسد، بين جهل الدافع بالفساد و بين علمه مع جهل القابض».

عدم دخالت علم و جهل مشتری به فساد در ضمان

مرحوم شیخ فرمودهاند: قاعده «ما یضمن بصحیحه یضمن بفاسده»، دلالت م کند بر اینه: عقدی که در صحیح آن ضمان
وجود دارد، در فاسد آن هم، ضمان محقق است. راجع به مفردات این قاعده و دلیل آن هم بحث کردند. در بحث امروز م

فرمایند: علم و جهل بایع و مشتری به فساد عقد، دخالت در ضمان ندارد.

و مجموعاً مسئله چهار صورت دارد؛ 1. یا هر دو عالم به فساد هستند، 2. یا هر دو جاهل هستند، 3. یا دافع عالم است و قابض
جاهل، 4. برعس صورت سوم. شیخ م فرماید: در همه این چهار صورت، قاعده «کل عقد یضمن...» جریان دارد.

ادعای عدم ضمان در فرض جهل قابض

بعض گفته اند: در صورت که دافع یعن آن کس که مبیع را دفع م کند، عالم به فساد باشد و گیرنده، یعن مشتری جاهل
باشد، ضمان وجود ندارد.

دو دلیل بر این ادعا اقامه کرده اند؛ دلیل اولشان این است که مشتری جاهل، مصداق برای مغرور واقع م شود و بایع چون
عالم است، غار بهشمار م رود، در نتیجه مورد از مصادیق قاعده غرور م شود و «المغرور یرجع ال من غره»، فریب خورده

باید در خسارات که م پردازد، به فریب دهنده رجوع کند. بایع مشتری را فریب داده است، چون با علم به فساد، مبیع را در
اختیار مشتری قرار داده است و مشتری چون جاهل به فساد بوده است، فریب خورده، لذا در صورت تلف، طبق قاعده غرور،

در خسارت به بایع رجوع م کند.

شیخ در دلیل اول مناقشه م کنند که قاعده غرور در جای که گیرنده به قصد ضمان، مبیع را م گیرد، جریان ندارد و در مقام
هم، مشتری ولو جاهل به فساد بوده است، اما مبیع را به قصد ضمان گرفته است، یعن در مقابل مبیع به عوض جعل و ضمان

المسم ملتزم شده است.

دلیل دوم این است که دافع عالم است و قابض جاهل، دافع مال را به عنوان امانت مال در اختیار قابض قرار م دهد، چون
علم به فساد معامله دارد، لذا مشتری امین است و اگر مال در ید امین تلف شود، ضامن نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1657
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


شیخ در جواب م فرماید: این دلیل هم باطل است، چون عنوان امانت و عاريه صدق نم کند، اگر عاريه باشد، باید مشتری
بتواند در این مال تصرف کند، در حال که تصرف مشتری جایز نیست، علاوه بر اینه بایع با قصد اینه این مبیع مل مشتری
است، در اختیار او قرار م دهد، مثل اینه مال را که در واقع برای خودم است، به خیال اینه برای زید است، تحویل او دهم،

این دفع مال، چون به عنوان بازگرداندن مالش است، عنوان امانت را ندارد. بنابراین در تمام این چهار صورت ضمان وجود
دارد و دلیل ما هم اطلاق روایات و اطلاق فتوای فقهاست.

بررس قاعده «کل ما یضمن...» عساً

تا اینجا اصل قاعده تمام م شود و مرحوم شیخ به بررس عس قاعده که همان جنبه سلب قاعده است مپردازد. «ما لا
یضمن بصحیح لا یضمن بفاسده»، اگر در صحیح عقدی موجب ضمان نباشد، فاسد آن هم، موجب ضمان نیست، مثل رهن.

در عقد صحیح، زمان که راهن عین مرهونه را در اختیار مرتهن قرار م دهد، ضمان وجود ندارد، لذا اگر رهن فاسداً واقع
شود و عین مرهونه در ید مرتهن تلف شود، مرتهن ضامن نیست. همچنین در وکالت که از عقود جایزه است، در صحیح و فاسد

آن ضمان نیست، مضاربه و عاریه هم اینونه هستند.

تخلف عس قاعده نسبت به عين مستأجره

بعد از اینه معنای عس قاعده روشن شد، شیخ فرع را عنوان م کنند که بر طبق عس قاعده، باید در اجاره نسبت به عین
مستأجره ضمان نباشد، چون در اجاره صحیحه نسبت به عین مستأجره ضمان نیست. در اجاره صحیح، وقت مؤجر خانه

خودش را به مستأجر اجاره م دهد، مستأجر مال الاجاره ای را در مقابل منفعت خانه، به صاحب خانه م دهد، اما پول را در
مقابل عین خانه به صاحب خانه نم دهد، بنابراین در اجاره صحیح، اگر عین مستأجره در ید مستأجر تلف شود، ضمان وجود

ندارد.

بنابراین باید داخل در عس قاعده شود که «ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده»، اگر اجاره ای فاسداً واقع شود و عین
مستأجره در ید مستأجر تلف شود، نباید ضمان باشد، در حال که مرحوم محقق اردبیل به مشهور از فقها نسبت داده است که

کند که نقطه مقابل محقق اردبیل نقل م را از محقق ثان در اجاره فاسده نسبت به عین مستأجره ضمان هست. شیخ کلام
است، چرا که به مشهور عدم ضمان نسبت داده است.

محقق ثان فرموده است: زمان که کلمات فقها را بررس م کنیم از کلمات فقها در اجاره فاسده، عدم ضمان نسبت عین
مستأجره استفاده م شود. بعد خود محقق ثان اظهار نظر م كند که آنچه که ابتداء به ذهن انسان م آید، این است که ضمان

ثابت است، زيرا؛ زمان که اجاره فاسده شود، تصرف در عین مستأجره عنوان غصب را دارد و مال مغصوب اگر در ید
غاصب تلف شود، موجب ضمان است.

ادله محقق ثان در اجاره فاسده نسبت ب عدم ضمان

محقق ثان با توجه به اينه عس قاعده «كل عقد يضمن...» ملاحظه كرده و م داند كه اقتضاي عدم ضمان در عقد فاسد را
دارد، با دو بيان درصدد اثبات عدم ضمان در عقد فاسد بر آمده است؛

دليل اول: فتواي به عدم ضمان، از این جهت است که مستأجر در اجاره فاسده، بر ضمان نسبت به منفعت خانه اقدام کرده



است، به موجر گفته: اگر منفعت خانه ی ماه برای من باشد، ده هزار تومان م دهم. پس نسبت به عین مستأجره نه تنها اقدام
بر ضمان نرده است، بله اقدام بر عدم ضمان کرده است.

دلیل دوم: ش م کنیم كه آیا نسبت به عین مستأجره در صورت تلف در ید مستأجر، ضمان وجود دارد یا خیر؟ اصل برائت
ذمه از ضمان جاري م كنيم.

ادله قائلين به ضمان در اجاره فاسده

شیخ م فرماید: چقدر فاصله است بین آنچه که اردبیل به مشهور نسبت داده است و بین آنچه که محقق ثان به مشهور نسبت
داده است. بعد شروع م كننند در ادله مرحوم اردبیل و کسان که قائل به ضمان هستند که در تطبیق بيان م کنیم.

تطبيق

«ثم»، مربوط به اصل مسئله است، نه اينه مربوط به عبارت قبل باشد، «ثم انّه لا فرق ف ما ذکرنا من الضمان» که اصل
قاعده م گوید: اگر در صحیح ضمان باشد، در فاسد هم ضمان است، در ضمان عقد فاسد فرق نم کند بین «جهل الدافع

بالفساد و بین علمه مع جهل القابض»، بین جای که دافع جاهل است، اعم از اینه قابض هم جاهل باشد یا عالم باشد. «و بین
علمه»، یعن علم دافع، در حال كه «مع جهل القابض»، قابض جاهل است.

ی صورت هم جای است که دافع و قابض، هر دو علم به فساد معامله دارند، در اين صورت بحث در وجود ضمان نيست.
پس مسئله چهار صورت دارد؛ یا هر دو عالم هستند، یا هر دو جاهل، یا دافع عالم، و قابض جاهل و یا بالعس است.

بعض گفته اند: در جای که دافع عالم است و قابض جاهل، ضمان نیست. شیخ م فرماید: فرق از اين جهت نم کند. «و
توهم أنّ الدافع ف هذا الصورة»، اين توهم که دافع در صورت، «هو الذی سلّط علیه»، خودش قابض را بر این مال مسلط کرده
است، «و المفروض أنّ القابض جاهل»، در حال كه فرض این است که قابض جاهل است، «مدفوع بإطلاق النص والفتوي»،

باطل است، زيرا در هر چهار صورت، دليل ضمان اطلاق نص و فتواست.

شیخ در جواب م ،«الغار قائلين به عدم ضمان، دو دلیل دارند؛ دلیل اول: مورد از قاعده غرور است، «المغرور یرجع ال
فرماید: «ولیس الجاهل مغروراً»، جاهل مغرور نیست، «لأنه أقدم عل الضمان قاصداً»، چون در حال که قصد ضمان کرده

است، اقدام کرده و قاعده غرور در جای که مغرور، قاصد ضمان باشد، جریان ندارد. در اینجا تهاتری هم وجود دارد، قائلين به
عدم ضمان م گویند: مغرور باید به غار رجوع کند و ما م گوییم: مغرور ضامن نیست تهاتراً، یعن اگر هم از ابتدا بوییم:

مغرور ضامن است، دافع یقه مغرور را م گیرد و م گوید: جنس در ید تو تلف شده است، خسارت آن را بده، وقت خسارت
را داد، مغرور طبق قاعده غرور، به غار رجوع کند و از دافع خسارت را م گیرد، لذا تهاتر واقع م شود و دیر ضمان وجود

ندارد، نه اینه از ابتدا ضمان نبوده است.

دلیل دوم: «وتسلیط الدافع العالم»، اینه دافع عالم، قابض را مسلط کرده است، «لا یجعلها امانةً مالیةً»، عنوان «امانت
مال» پيدا نم كند. امانت مال در مقابل امانت شرع است، لقطه که شارع اجازه داده است در ید انسان به امانت باشد تا
صاحبش یافت شود، امانت شرع است، اما جاي که مال دیری را بر مالش مسلط م کند، امانت مال است و اگر امانت

مال شد ضمان وجود ندارد.



ه ملالمدفوع الیه»، به عنوان این أنّه مل فرماید اینطور نیست، «لأن الدّافع دفعه»، مبیع را دفع کرده است، «عل شیخ م
مدفوع الیه است، «لا أنه أمانة عنده أو عاریة»، نه اینه به عنوان امانت و عاریه باشد و لذا اگر به عنوان عاریه باشد، گیرنده باید
بتواند در این مال تصرف کند، در حال که جایز نیست، «و لذا لایجوز له التّصرف فیه و الانتفاع به»، نه تصرف کند و نه انتفاع

ببرد.

«وسیأت تتمة ذل»، در مسئله «بیع الغاصب مع علم المشتری»، «هذا کلّه ف الأصل اللّیة المذکورة» که جنبه اثبات قضیه
است، «و أما عسها»، يعن جنبه سلب «ما یضمن بصحیحه، یضمن بفاسده»، «و أما عسها، و هو: أنّ ما لا يضمن بصحيحه

لا يضمن بفاسده و معناه» معنای عس: «أنّ كل عقدٍ لا يفيد صحيحه ضمان مورده»، هر عقدی که صحیح آن مفید ضمان
نباشد، «ففاسده لا یفید ضماناً»، فاسد آن  هم مفید ضمان نیست.

«کما ف عقد الرهن، الوکالة، المضاربه»، در مضاربه، اگر مال در ید عامل، خود به خود تلف شود، در صحیح و فاسد آن
ضمان نیست. «والعاریة الغير المضمونة بل المضمونة بناء عل أنّ المراد بإفادة الصحيح للضمان إفادته بنفسه، لا بأمرٍ خارج
عنه، كالشرط الواقع ف متنه»، عاریه غیر مضمونه؛ بله عاریه مضمونه، شیخ م فرماید: به طور کل عاریه داخل در عس

قاعده است، چون این قاعده، قیدی دارد و آن این است که در عقدی که خود عقد سبب برای ضمان باشد، در فاسد آن هم
ضمان است، در حال که در عاریه مضمونه که مراد عاریه به شرط ضمان است، خود عقد سبب برای ضمان نیست.

«بناء انّ المراد بإفادة الصحیح للضمان» بنابر اینه بوییم: صحیح آن افاده ضمان م کند، «افادته بنفسه، لا بأمر خارج عنه»،
نه به امری که خارج از عقد است، مثل شرط که واقع در متن عقد است، «و غیر ذل من العقود اللازمة و الجائزة»، و غیر

اینها از عقود لازمه و جایزه، «ثم إنّ مقتض ذل»، مقتضای عس قضیه، «عدم ضمان العین المستأجرة فاسداً»، اگر
اجارهای روی خانه ای منعقد شد و این اجاره فاسد باشد، مقتضای عس این است که بوییم: نسبت به عین، ضمان در کار

نیست.

«لأنّ صحیح الاجارة غیر مفیدٍ لضمانها»، چون اجاره صحیحه مفید ضمان عین مستأجره نیست، «کما صرح به»، به این عدم
ضمان در قواعد و تحریر «و ح عن التذکرة و اطلاق الباق»، یعن باق فقها هم عس قاعده را مطرح کرده اند و اجاره را

استثناء نردند. به صورت مطلق گفتند: «ما لا یضمن بصحیح و  لا یضمن بفاسد».

فیها عن بعضٍ نسبته إل م به ضمان کرده است، «و حم بالضمان»، صاحب ریاض حیاض الحأنّ صریح الر إلا»
المفهوم من اللمات الاصحاب»، صاحب ریاض در کتاب ریاض از بعض فقها، حایت کرده است که بعض گفته اند که از

کلمات فقها ضمان فهمیده م شود. شیخ م فرماید: این بعض، محقق اردبیل است، «و الظاهر أنّ المح عنه»، آن که
صاحب ریاض از او حایت کرده است، «هو المحقّق الاردبیل» در کتاب «مجمع الفائدة البرهان».

این نته را عرض کنم که از کلام شیخ استفاده م شود که اگر فقیه به مشهور فقها نسبت را م دهد، در مقام استنباط نباید به
آن اعتماد کرد، بله باید دید که آیا مشهور این فتوا را داده اند یا خیر؟ لذا شیخ مفرماید:

«و ما أبعد ما بینه»، چقدر فاصله است بین آنچه که محقق اردبیل فرموده است «و بین ما عن جامع المقاصد» و بین کلام
محقق ثان در جامع المقاصد، «حیث قال ف باب الغصب: إنّ الذی یلوح من کلامهم»، آنچه از کلمات فقها استفاده م شود،

هو عدم ضمان العین المستأجرة فاسداً بإستیفاء المنفعة»، این است که اگر عین مستأجره در اجاره فاسد، تلف شود، ضمان»
در کار نیست.



«بإستیفاء المنفعة»، متعلق به چیست؟ احتمالات داده شده است، به نظر قید کلمه «تلف» باشد که در تقدیر است، یعن اگر به
سبب استیفاء منفعت، خانه تلف شد، ضامن نیست. «المنفعة»، «الف» و «لامش» برای عهد است، یعن آن منفع که بنا بوده

است از آن استفاده کند. خانهای اجاره کرده است که در آن سونت کند و به سبب استیفاء منفعت خانه خود به خود تلف شد،
در اینجا م گویند که ضمان نیست، اما اگر منفعت دیری غیر از سونت برد، مثلا خانه را انبار کرد، فقها گفته اند: اگر خانه

خود به خود تلف شد، ضمان وجود دارد.

«والذی ینساق إلیه النظر»، آنچه ابتداء به ذهن فقیه م رسد، «هو الضمان، لأنّ التصرف فیه حرام»، تصرف در عین  مستأجره
حرام است، به خاطر اینه اجاره فاسده شده، لذا عین مستأجره بمنزله غصب است، «فیضمنه، ثم قال:»  فرموده است: این

نظر ابتدائ است، اما  نظر دقیق این است که «إ أنّ كون الإجارة الفاسدة لا يضمن بها كما لا يضمن بصحيحها منافٍ لذلك»،
یعن با این ضمان، اینه گفتیم: اجاره صحیحه اگر ضمان نداشته باشد، در فاسد آن هم ضمان نیست، منافات دارد با اینه در

اینجا حم کنیم به ضمان در عین مستأجره.

دو بیان برای عدم ضمان داریم؛ بیان اول: «إنّه دخل عل عدم الضمان بهذا الاستيلاء و إن لم ين مستحقّاً»، یعن به سبب این
استیلاء بر عدم ضمان اقدام کرده است، گرچه استحقاق این را ندارد، پس مستأجر اقدام بر ضمان نسبت به منفعت کرده است

اما نسبت به عین مستأجره اقدام بر عدم ضمان کرده است.

بیان دوم: «والاصل براءة الذمة عن الضمان»، ش م کنیم ضمان است یا خیر؟ اصل برائت جاری م کنیم، «فلا تون العین
بذل مضمونة»، پس عین مستأجره به سبب این اجاره فاسده، مورد ضمان نیست. «ولو لا ذل»، یعن لولا اقدام بر عدم
ضمان، «لان المرتهن ضامناً مع فساد الرهن»، باید مرتهن در رهن فاسد، در صورت تلف عین مرهونه در دستش، ضامن

.کلام محقق ثان «و هو باطل»، چون سلطنتش به ناحق است، «انته باشد، «لأنّ استيلاءه بغير حق

راه های حم به ضمان در اجاره فاسده

مرحوم شیخ از اینجا منشأ حم به ضمان را بیان م فرمایند، صاحب جواهر در کتاب جواهر، دو راه برای ضمان بیان کرده
است؛

راه اول: عین مستأجره از عس قاعده تخصصاً خارج است، زیرا؛ در قاعده هم اصلا و هم عساً ضمان و عدم ضمان مربوط
به چیزی است که عقد به آن تعلق یافته است. «ما یضمن بصحیحه»، یعن آنچه در صحیحش ضمان وجود دارد، نسبت به آنچه

متعلق عقد است، در فاسد آن هم ضمان است. و «لا یضمن»، یعن آنچه در صحیحش نسبت به متعلق عقد ضمان نیست، در
فاسد آن هم نیست. زمان که خانه ای را اجاره م دهید، مؤجر منفعت خانه را به مستأجر تملی م کند، پس عقد روی منفعت

واقع م شود نه روی عین، لذا عین مستأجره از قاعده تخصصاً خارج است.

در نتیجه باید سراغ قواعد دیر برویم، مستأجر در اجاره فاسده، یدش ید عدوان است و ید عدوان به حم قاعده «عل الید»،
ضمان آور است.

تطبیق

«إما لخروجها عن قاعدة «ما لا يضمن»»، یعن خروج تخصص، «لأنّ المراد بالمضمون مورد العقد»، مراد به مضمون آن
است که عقد به آن تعلق یافته است، «و مورد العقد ف الإجارة المنفعة»، مورد و متعلق عقد در اجاره منفعت است، «فالعین



يرجع ف حمها إل القواعد»، برای فهم حم عین باید به قواعد رجوع کنیم.

صحیح الاجارة أمانة مأذوناً فیها شرعاً»، چون در اجاره صحیحه، عین عنوان امانت را دارد و از طرف مال وحیث کانت ف»
است، «لم ین فیه ضمان و أما ف فاسدها»، یعن در اجاره فاسده، «فدفع المؤجر للعین إنّما هو للبناء عل استحقاق

المستأجر»، مؤجر که خانه را تحویل مستأجر م دهد به نیت این است که مستأجر استحقاق دارد، «لحق الإنتفاع فیه»، که از
آن انتفاع ببرد و حال آنه چون فاسد است، «المفروض عدم الاستحقاق فیده» یدش عدوان م شود، لذا «عل الید»، موجب

برای ضمان است. این دلیل اول برای ضمان.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


