
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » بیع »

در تاریخ ۱۳ بهمن ۱۳۷۷

بيع ـ ماسب
جلسه 61 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و كيف كان، فالمهم بيان معن القاعدة أصً و عساً، ثم بيان المدرك فيها فنقول و من اله الاستعانة»

مفاد قاعده «کل عقد یضمن بصحیحة، یضمن بفاسده»

مرحوم شيخ دلیل چهارم برای اثبات ضمان در مقبوض به عقد فاسد را قاعده «کل عقد یضمن بصحیحه، یضمن بفاسده» بيان
كردند. در هر عقدی که در صحیحش ضمان است، در فاسد آن نيز ضمان است و «ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده»،

در هر عقدي كه در صحيحش ضمان نيست، در فاسدش هم ضمان نيست.

تطبيق اين قاعده در ما نحن فيه اين چنين است كه بیع، در صحیحش ضمان است، بنابراین در فاسدش هم ضمان است، لذا
مقبوض به عقد فاسد مضمون است. شیخ ابتدا درباره مفاد اين قاعده بحث م كنند و بعد به دليل آن م پردازند كه آیا دلیل

شرع و حجت شرع بر آن داریم یا خیر؟

مراد از عقد در قاعده

کنند؛ اولین خصوصیت مربوط به کلمه «عقد» مذكور در قاعده م در بيان مفاد قاعده، پيرامون چند خصوصیت بحث م
باشد، آیا مراد از این عقد فقط عقود لازمه است یا توسعه دارد؟ شیخ م فرماید: این عقد اختصاص به عقود لازمه ندارد و در

عقود جایزه، مثل هبه هم جاري است، حت بالاتر، م فرمایند: شامل عقودی که شائبه ایقاع را دارند، مثل عقد وصیت یا عقودی
شود. عقود أقرب به ایقاع، مثل جعاله و خلع که در آنها هم شائبه ایقاع است و هم «أقرب ال که أقرب به ایقاع است، هم م

الایقاع» هستند.

جعاله عقدی است که فقها در آن اختلاف دارند، عده ای، مثل ابن ادریس، علامه و جمع از فقها گفتهاند که جعاله عقد جایز
است و عده ای دیر، مثل مرحوم صاحب جواهر، جعاله را ایقاع م دانند. اختلاف ناش از این است که بسیاری از

خصوصیات معتبر در عقد، در جعاله معتبر نیست، مثلا در جعاله جهالت راه دارد، حت نياز نيست عامل، از مقدار جعاله و
ايجاب جاعل اطلاع آن کس که در جعاله م آید آن عمل را نداشته باشد.

اگر کس بدون اطلاع از این ایجاب جاعل، عمل كه بر آن جعل قرار داده شده است را انجام بدهد، استحقاق جعل را دارد، در
حال که در باب عقد طرفین باید نسبت به مفاد عقد اطلاع کامل داشته باشند. بنابراین؛ چون خصوصیات که در سائر عقود

معتبر است، در جعاله معتبر نیست، برخ فقها فتوا دادنده اند که جعاله ایقاع است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1657
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در طلاق خلع، هم برخ خصوصيات عقد معتبر نيست، در طلاق خلع زن پول را به مرد م دهد در مقابل اینه او را طلاق
دهد، در حال كه اين پول عنوان عوضيت ندارد، بله از باب این است که در زوج ایجاد داع کند برای طلاق، شبیه جاي كه به

مولا بویند: هزار تومان به تو م دهيم، عبد را آزاد کن، در اینجا گفته نمشود كه عقدی بین این دو طرف واقع شده است،
دادن هزار تومان برای ایجاد داع و انیزه است که مولا عبد خود را آزاد کند.

بعض در مورد طلاق خلع گفته اند: عوض كه زن م دهد، عنوان عوضیت ندارد، بله از آن به عنوان فداء تعبیر م کنند.
بنابراین در «خلع» اختلاف است که آیا عنوان عقد را دارد یا عنوان ایقاع را دارد؟ شیخ مفرماید: در این هم شائبه ایقاع یا

اقربیت ال الایقاع مطرح است.

مراد از ضمان در قاعده

در قاعده مذكور ی «یضمن» داریم كه در مورد عقد صحیح است و ی «یضمن» كه در مورد عقد فاسد است، آیا ضمان در
عقد صحیح ی معنا دارد و ضمان در عقد فاسد معنای دیری؟ یا به طور کل ضمان ی معنا و مفهوم کل دارد که آن معنا
هم در عقد صحیح پیاده م شود و هم در عقد فاسد؟ از نظر فقه چه تعریف متوان برای ضمان ارائه داد؟ برای اینه مطلب

شیخ روشن شود، بايد آنچه که در ذهنتان از معنای ضمان، تداع م شود را کنار بذارید.

مرحوم شیخ م فرماید: بین ضمان در عقد صحیح و عقد فاسد از نظر معنا تفاوت نیست، معنای ضمان عبارت است از «درک
،که به شخص زمان ضامن است، یعن یابد، تدارکش در مال اصل که ضمان به آن تعلق م الضامن»، مال المضمون عل
خود وارد م به مال اصل خودش جبران کند، به طوری که خسارت گویند ضامن، باید این مال مضمون را از مال اصل م

کند.

این معنا هم در عقد صحیح و هم در عقد فاسد وجود دارد. در عقد صحیح، زید کتابش را در مقابل ی کیلو گندم م فروشد.
زید کتاب را م دهد و عمرو گندم را. قبل از اینه معامله ای بین آنها محقق شود، کتاب مال اصل زید است و گندم هم مال

اصل عمرو، حال که کتاب را در مقابل گندم معامله کردند، هر کدام ی مال حادث و مال جدید یافتند. زیدي که کتاب را داده
است، به عنوان مال حادث، گندم داخل ملش م شود و عمرو که گندم داده، کتاب به عنوان مال حادث نصیبش م شود.

با توجه به اين توضيحات، اگر گفتیم زید يا عمرو ضامن است، معنایش این است که باید مال مضمون را در مال خودشان
تدارک ببینند و خسارت مال مضمون به مال اصل ضامن وارد شود. در عقد صحیح مال اصل زید کتاب بوده است، لذا اگر
گندم كه گرفته، تلف شود، به مال اصل زید، خسارت وارد م شود، يعن بايد کتاب که مال اصل زید بود، در اختیار عمرو

قرار بيرد و بالعس.

پس در عقد صحیح این معنا کاملا قابل پیاده شدن است. در عقد فاسد هم اینونه است، اگر عقد فاسدی واقع شود، مثلا کتاب
در مقابل گندم قرار گيرد و کتاب در دست مشتری تلف شود، م گوییم مشتری ضامن است، یعن باید خسارت کتاب را از

مال اصل خودش بدهد.

شیخ م فرماید: از تعريفات برخ مثل مرحوم صاحب ریاض، معنای دیری برای ضمان استفاده م شود. ايشان م گوید:
گوییم: «یتلف ف که سبب برای ضمان است، م ضامن تلف شود. مال ضمان معنایش این است که مال مضمون در مل

مل الضامن». صاحب ریاض م فرماید: زمان که م  گوییم: عقد صحیح ضمان آور است، یعن این کتاب را که داده است
به مشتری، اگر در دست مشتری تلف شد، این کتاب که برای مضمون است، «یتلف ف مل الضامن»، کتاب كه برای مشتری



شد، هنام تلف، به عنوان مل مشتری تلف م شود.

همین معنا را در عقد فاسد هم پیاده کرده اند به اين بيان كه وقت بايع کتاب را به عقد فاسد به مشتری مدهد، با وجود اينه این
کتاب م وییم: مشتری مالوییم: مشتری ضامن است، باید بیت نیاورده است، اما اگر بخواهیم بعقد، برای مشتری مل
شود و کتاب به عنوان مل خود مشتری تلف م شود، ول مشتری باید بدل کتاب را به بایع بدهد، يعن مثل يا قيمت آن را.

مرحوم شیخ این تعریف را قبول ندارد، زيرا؛ لازمه تعریف این است که اگر هیچ معامله ای بین دو نفر واقع نشده باشد و مال از
بین برود، بوییم: «یتلف ف مل الانسان»، لذا هر انسان ضامن مال خودش است. شاید این حرف در عرف مسامح، بین

مردم زده شود، اما از روی تأمل و توجه، حرف اشتباه است.

انواع متدارک در ضمان و اصل در آن

بعد از عریف ضمان، دو مطلب باید روشن شود، اولا انواع متدارک و ثانیا اصل در ضمان. متدارک در باب ضمان، دارای سه
مصداق است؛ اول: تدارک «بالعوض الواقع»، دوم: تدارک «بالعوض المسم» است، سوم: تدارک به اقل عوض واقع و

مسم. مثال اینها را در تطبیق عرض م کنیم.

اما مطلب دوم: مرحوم شیخ م فرمایند: ضمان هر جا به صورت مطلق استعمال شود، ظهور در ضمان واقع دارد. یعن آنه
در واقع به عنوان بدل آن مال، مضمون است. بدل واقع در مقابل عوض جعل است. این کتاب قیمتش صد تومان است، اگر

به پنجاه تومان فروختید، به این پنجاه تومان م گویند: عوض جعل، عوض است که طرفین عقد بر آن توافق کرده اند و شارع
آن را امضاء کرده است.

بنابراین چنانچه «ضمان» در روایات مطلق آمد، ظهور در عوض واقع دارد و عوض جعل را از راه قرینه باید استفاده کنیم،
از این رو «ضمان» در قاعده «کل عقد یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» را نمتوانیم بر ضمان المسم حمل کنیم، چنانچه

بعض از فقها حمل کرده اند.

تطبیق

«و کیف کان»، کس از قبل از مرحوم علامه متعرض این قاعده شده باشد یا نشده باشد، مهم بیان معنای قاعده است، «اصلا و
عساً، ثم بیان المدارک فیها»، مهم بیان مفاد و مدرک آن است، «فنقول من اله الاستعانة إنّ المراد بالعقد» در «کل عقد

یضمن...» چیست؟ «أعم من الجائز و اللازم»، خصوص عقد لازم نیست؛ بله بالاتر «بل مما كان فيه شائبة الإيقاع أو كان
أقرب إليه»، حت آنه شائبه ایقاع دارد هم شامل است، شائبه ایقاع، یعن عقد خالص نیست، مقداری بوی ایقاع در آن است.

اما «اقرب الیه»، یعن احتمال عقد بودنش ضعیف است و احتمال ایقاع بودنش قوی.

«فیشمل الجعالة و الخلع»، جعاله و خلع را شامل م شود. ابن ادریس، علامه، شهید و محقق ثان تصریح کرده اند که جعاله
عنوان عقد جایز را دارد، اما صاحب جواهر از عبارت مرحوم محقق در شرایع، ایقاع بودن را استظهار کرده است و صاحب

جواهر هم فتوایش این است که جعاله عنوان ایقاع را دارد. بیان شد خصوصیات که در عقد معتبر است، در جعاله معتبر
نیست، مثلا در جعاله اگر صب ممیز، مال شخص جاعل را که گم شده بود، بیابد و تحویل دهد، استحقاق جعل را دارد، در

جعاله اگر عامل از ایجاب جاعل هم ب اطلاع باشد، جعاله صحیح است.



در خلع هم اختلاف است که آنچه زوجه به زوج م دهد تا زوج او را طلاق دهد، آیا عنوان فداء را دارد یا عنوان معاوضه را؟
همچنین اختلاف دیری در خلع وجود دارد که خلع طلاق است یا فسخ؟ این اختلافات سبب شده است که در ماهیت خلع

اختلاف شود که آیا ایقاع است یا عقد؟

«و المراد بالضمان ف الجملتين»، مراد از ضمان در دو جمله «یضمن بصحیحه و یضمن بفاسده» چیست؟ «هو كون درك
المضمون، عليه»، «درک»، مبتدا و «علیه»، خبر است. مراد تدارک مال مضمون ، بر ضامن است، «بمعن كون خسارته و

دركه ف ماله الأصل»، خسارت مال مضمون در مال اصل ضامن است، عرض شد كه اين در مقابل مال حادث است. معامله
خواهد انجام شود و بایع کتاب را بفروشد و مشتری گندم را به عنوان ثمن بدهد، قبل از معامله این کتاب مال اصل ای که م

بایع است و بعد از معامله گندم مال بایع م شود، ول به عنوان مال حادث است، همینطور در مشتری.

«فإذا تلف وقع نقصان فيه»، لذا ضمان این است که ضامن از مال اصل اش باید کم شود. «فاذا تلف» زمان که مضمون تلف
،شود، «لوجوب تدارکه منه»، تدارک ببیند مضمون را از مال اصل واقع م در مال اصل شد، «وقع النقصان فیه»، نقصان

این تعریف شیخ است. و اما تعریف دیران: «و اما مجرد کونه تلف ف مله»، ضمان تلف در مل ضامن است، «بحیث یتلف
مملوکاً له»، به طوری که به عنوان مل برای ضامن تلف شود، «کما یتوهم»، توهم است، متوهم را دو نفر گفته اند؛ ی مرحوم

شیخ عل در حاشیه لمعه و ي هم مرحوم صاحب ریاض.

«فليس هذا معن للضمان أصً»، اصلا این معنای ضمان نیست. چرا بعض فقها اینونه معنا کرده اند؟ چون م گویند: در
ضمان باید کاری کنیم که از مال ضامن کم شود، نه مال صاحب مال، لذا اگر از مال ضامن بخواهد کم شود، باید طوری باشد

که مال به عنوان مل ضامن تلف شود. شیخ م فرماید: «فلا يقال: إنّ الإنسان ضامن لأمواله»، اشالش این است که به هر
انسان كه مالش تلف شود بتوانیم بوییم: ضامن.

«ثم تداركه من ماله»، تدارک سه مصداق دارد: «تارةً يون بأداء عوضه الجعل الذي تراض هو و المالك»، ادا عوض جعل که
ضامن و مال تراض كرده اند «عل كونه عوضاً و أمضاه الشارع»، بر اینه عوض باشد و شارع این عوض جعل را امضاء

کرده است، «کما ف المضمون بسبب العقد الصحیح»، همانطور كه در عقد صحیح اینونه است.

وقت بايع در عقد صحیح کتاب را در مقابل گندم م فروشد، م گوییم: ضمان است، یعن این کتاب برای مشتری است و اگر
کتاب تلف شد و کتاب را بایع به مشتری داد، مشتری ضامن است که در مقابل این کتاب گندم را بدهد، وقت مشتری گندم را به

بایع داد، بایع ضامن است که در مقابل گندم، کتاب را به مشتری بدهد. اين را ضمان به عوض جعل م گويند.

«و اخرى بأداء عوضه الواقع و هو المثل أو القيمة»، تدارک به عوض واقع است، یعن مقدار قراردادی نيست، آن مقداری که
مثل و قیمت واقعیه است را بايد تدارك كند، «و ان لم یتراضيا علیه»، ولو طرفین بر این قیمت واقع تراض نداشته باشند، مثلا

در عقد فاسد، چنانچه مبیع در دست مشتری تلف شد، مشتری باید مثل يا قیمت آن را بدهد، چه راض باشد و چه نباشد.

فرض سوم تدارک: «بأداء اقل الأمرین من العوض الواقع و الجعل کما ذکره بعضهم»، مراد از بعض شهید ثان در بعض از
مقامات است، «مثل تلف الموهوب بشرط التعويض قبل دفع العوض»، مانند مثال که در باب هبه م زنند؛ اگر در هبه معوضه،

واهب عین موهوبه را به متهب داد و هنوز متهب عوض را به او نداده، عین موهوبه در دست متهب تلف شد، فتوای شهید این
است که متهب مختار است اقل الامرین از عوض مشروط و واقع را بدهد.

«فاذا ثبت هذا»، حالا که روشن شد تدارک سه مصداق دارد، نه اينه ضمان سه معنا داشته باشد و در عوض واقع و عوض



جعل و اقل الامرین، ی معنا بیشتر ندارد، «فالمراد بالضمان بقولٍ مطلق، هو لزوم تداركه بعوضه الواقع»، مراد از ضمان به
قول مطلق، لزوم تدارک به عوض واقع است، یعن هر جا کلمه ضمان مطلق آمد، ظهور در عوض واقع دارد، «و لذا لو
اشترط ضمان العارية»، اگر عاریه دهنده گفت: مالم را عاریه م دهم به شرط که تو ضامن باش، «لزم غرامة مثلها» یا

«قیمتها، ولم یرد ف أخبار ضمان المضمونات من المغصوبات و غيرها عدا لفظ «الضمان» بقولٍ مطلق»، در اخبار ضمان
مضمونات از مغصوبات و غیر مغصوبات، آن مواردی که به انسان مال را به امانت م دهند، فقط لفظ ضمان به قول مطلق

آمده است، پس باید آنها را حمل بر عوض واقع كنيم.

«اما تدارکه بغیره»، یعن تدارک مضمون به غیر عوض واقع، «فلابد من ثبوته من طریق آخر»، طریق دیري «مثل تواطئهما
علیه»، عل غیر عوض واقع، «بعقدٍ صحيح يمضيه الشارع»، به عقد صحیح که شارع امضاء کرده باشد. تا اینجا مرحوم
شیخ تلیف مسئله را روشن کردند که مراد از ضمان در « یضمن بفاسده و یضمن بصحیحه»، ظهور در عوض واقع دارد.

در مقابل برخ گفته اند: مراد عوض المسم است، یعن اگر عقد فاسدی واقع شد مثلا کتاب در مقابل گندم و کتاب تلف شد،
همان گندم که مشتری تعیین کرده بود به عنوان ضمان باید به بایع بدهد. شیخ این احتمال را قبول نمکند، «فاحتمال: أن

يون المراد بالضمان ف قولهم: «يضمن بفاسده» هو وجوب أداء العوض المسم»، عوض مسم داده شود نظیر ضمان در
عقد صحیح، «ضعیف ف الغاية»، چرا ضعیف است؟

وجه عدم اراده ضمان المسم از «یضمن» در قاعده

دو دلیل برای بطلان اینه مراد از ضمان در قاعده، ضمان المسم است، گفته شده است که شیخ ی دلیل را رد و دیری را
قبول م کند.

اما دلیل اول: در عقد فاسد عوض المسم موضوع ندارد، چون عوض جعل آن عوض است که طرفین بر آن توافق کنند و
شارع آن را امضاء کند، لذا اگر گفتیم: عقدی عقد فاسد است، معنایش این است که شارع امضاء نرده است و آن عوض،

عوض المسم نیست.

برای شما مثال م در آن معنا نداشته باشد. جای کنیم که اگر عقدی فاسد شد، عوض المسم فرماید این را قبول نم شیخ م
زنیم که از ی عوض واقع انقلاب م یابد به عوض المسم. در باب معاطات روی قول به اینه معاطات مفید اباحه است،
هیچ کدام مال نم شوند، اما اگر أحد العوضین تلف شد، آن عوض قبل از تلف در مل آن شخص بوده است، مال دیری

م شود، در حالیه اگر قبل از ملیت، تلف م شد، مسئله عوض المسم  نبود و عوض واقع بود، اما بعد از تلف انتقال
.یافت به عوض المسم

بنابراین در باب فساد، همین مقدار که هر عوض باق برمل دیری باشد، کفایت م کند.

تطبیق

«ضعیف ف الغایة» این وجه ضعف همان مطلب است که بعض خیال کرده اند؛ بین عوض المسم و فساد جمع نم شود.
«لا لأنّ ضمانه بالمسم يخرجه من فرض الفساد؛ إذ يف ف تحقّق فرض الفساد»، فساد عقد یعن اینه شارع م گوید: اینه

شما قرار داده اید، عوض واقع نم شود. شیخ م گوید: فساد عقد آن است که نقل و انتقال نیاید، «يف ف تحقّق فرض الفساد
بقاء كل من العوضين عل ملك ماله و إن كان عند تلف أحدهما» ولو اینه بر مل مال باق مانده است، ول اگر احدهما



تلف شود، «یتعين الاخر» دیری تعین م یابد.

فساد معنایش این نیست که شارع خط بطلان بر گندم بشد که اصلا نم تواند عوض واقع شود، بعد از اینه هر دو توافق
کردند بر اینه گندم، به عنوان عوض باشد، هنام تلف کتاب، متعین شود، چه اشال دارد؟ نظیر معاطات بنابر قول به اباحه

که توضیحش گذشت. «بل لاجل ما عرفت»، دلیل دوم است که توضیحش فردا عرض م شود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


