
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » بیع »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

بيع ـ ماسب
جلسه 33 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«الأمر السادس ف ملزمات المعاطاة عل كل من القول بالملك و القول بالإباحة إعلم: أنّ الأصل عل القول بالملك اللزوم؛ لما
عرفت من الوجوه الثمانية المتقدّمة، و أما عل القول بالإباحة فالأصل عدم اللزوم؛»

تنبیه ششم: ملزمات معاطات

این تنبیه بعد از قول به این است که معاطات مفید ملیت لازمه نیست، اما بنابر قول به اینه معاطات، مانند بیع بالصیغه، مفید
ملیت لازمه است، بحث از ملزمات معاطات، بحث لغوی خواهد بود. بنابراین بحث از ملزمات معاطات روی دو قول باید

بررس شود؛
1. قول کسان که قائل هستند به اینه معاطات مفید اباحه تصرف است.

2. قول کسان است که قائل هستندکه معاطات مفید ملیت جایزه است، نه ملیت لازمه.
از اینرو کسان مثل مرحوم شیخ مفید، مرحوم مقدس اردبیل که قائل هستند معاطات مفید ملیت لازمه است، نم توانند از

ملزمات معاطات بحث کنند.

مرحوم شیخ قبل از اینه ملزمات را بیان کند، ابتداء اصل در مسأله را روی قول به ملیت جایزه و قول به اباحه مطرح م کند.
فایده بحث از اصل، این است که در موارد ش، به اصل رجوع م کنیم، مثلا ش م کنیم که آیا فلان عمل عنوان ملزم را

دارد یا ندارد؟ رجوع به اصل در مسأله م کنیم.

اصل اول در معاطات

مرحوم شيخ م فرمایند: روی قول به ملیت جایزه، اصل همان اصالت اللزوم است به جهت آن وجوه ثمانیه که قبلا بیان
کردیم. اما روی قول به اباحه، اصل عدم الزوم است، به دو دلیل:

دلیل اول: قاعده سلطنت؛ «الناس مسلطون عل اموالهم». اگر قائل شدیم به اینه معاطات مفید اباحه تصرف است، بعد از آنه
مال اعطا شد، هنوز در مل مبیح است، لذا هنام شك در اينه مبیح م تواند رجوع كند یا نم تواند، قاعده سلطنت م گوید:

.مال است، سلطنت دارد برای رجوع به مال معاطات اموالهم»، پس طبق این قاعده، مبیح که مال الناس مسلطون عل»

سلطنت بر آن داشته است، بعد از معاطات شك م ،مال معاطات دلیل دوم: استصحاب بقاء سلطنت. قبل از معاطات، مال
كنيم آیا سلطنت بر این مال دارد یا خیر؟ بقاء سلطنت را استصحاب م کنیم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1657
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اشال تعارض استصحاب بقاء سلطنت مالك با استصحاب اباحه «مباح له»

ممن است مستشل اشال کند که این استصحاب معارض دارد و با وجود معارض از دلیلیت ساقط م شود. بعد از آنه
مال، مال را برای این شخص اباحه کرد، اباحه برای گیرنده تحقق پيدا م كند. اگر مال رجوع کند و بخواهد مال را از «مباح

له» بیرد، ش م کنیم که آیا آن اباحه ای که قبلا برای «مباح له» ثابت بوده است، هنوز باق است یا خیر؟ بقاء الإباحه را
استصحاب م کنیم.

مگوییم: «مباح له» که گیرنده مال است، قبل از آن که مال رجوع کند اباحه برای این «مباح له» وجود داشته است، بعد از
رجوع مال ش م کنیم که آیا اباحه ثابت است یا ثابت نیست؟ بقاء الاباحه را استصحاب مکنیم.

جواب مرحوم شیخ از اشال تعارض

مرحوم شیخ أعظم دو پاسخ از این اشال م‌دهد:

پاسخ اول: استصحاب که طرف معارضه قرار دادید، از قبیل ش در مقتض است و در اصول گفته ایم: این استصحاب
جریان ندارد.

توضیح ش در مقتض در مقام

برای گیرنده، در اثر اعطای مال، اباحه ای محقق شده است. گیرنده م تواند در این مال تصرف کند، اما نمدانیم که این
اباحه چه مقدار اقتضاء دارد. آیا تا قبل از رجوع مال یا حت بعد از رجوع مال هم ادامه دارد. بنابراین شبیه آنچه که در

متاجر در خیار غبن خوانده ایم است که م گفتیم: فوری است و مغبون زمان که علم به غبن یافت، بلافاصله باید معامله را
فسخ کند، اگر فسخ نرد خیار غبنش از بین م رود.

آنجا بعض گفته اند: چه اشال دارد که ما بعد از زمان فوریت، خیار غبن را استصحاب کنیم. شیخ و امثال شیخ پاسخ داده
اند: این استصحاب از قبیل ش در مقض است. یعن از ابتدا نم دانیم آیا خیار غبن، مقتض برای بعد از زمان فوریت را

دارد یا ندارد؟ بنابراین طبق نظر شیخ استصحاب در موردی جاری م شود که ما یقین به مقتض داشته باشیم. یقین به
مقتض، یعن در موردی که اگر مانع و رافع نیاید، باق م ماند، مثل طهارت، طهارت مقتض بقاء دارد تا زمان که شما

یقین به وجود مانع یا رافع نداشته باشید.

پاسخ دوم: ‐که پاسخ مهم است‐ بر فرض که استصحاب در ش در مقتض را جاری بدانیم، استصحاب بقاء سلطنت بر
که همان مبیح است م ومت. زیرا استصحاب بقاء سلطنت مربوط به مالاستصحاب بقاء اباحه، مقدم است به نحو ح

یرد، استصحاب مخواهد رجوع کند و مال را ب م ری و بعد از گذشت زمانباشد، مبیح مال خود را اعطا کرده است به دی
گوید: تو سلطنت داری، قبل از اینه مالت را به «مباح له» بده، سلطنت داشتهای و آن سلطنت هنوز باق است. بقاء سطنت

معنایش این است که م توان رجوع کرده و مالت را پس بیری.



وجه حومت

علت حومت این است که این دو اصل، رابطه شان، رابطه سبب و مسبب است و در رسائل خوانده ایم که اگر در ی موردی،
اصل در سبب جاری است و اصل دیری در مسبب همان سبب، همه قائل هستند با وجود جریان اصل در سبب، نوبت به

اجراء اصل در مسبب نم‌رسد.

مثال که در آنجا م زنند این است که حوض آب است و کس لباس نجس در آن انداخته، ش م‌کند که آیا لباسش پاک
شده است یا خیر؟ ش در طهارت و عدم طهارت، مسبب از این است که آیا این آب کر است یا خیر؟ اگر کر باشد، لباس که
در حوض انداخته، پاک شده و اگر کر نباشد، پاک نشده است. در اینجا با وجود اجرای اصل در سبب، در مسبب اصل جاری

نم کنیم. م گوییم این حوض قبلا کر بوده یا خیر؟ اگر قبلا کر بوده، استصحاب م کنیم بقاء کریت را، لذا دیر در لباس
استصحاب نجاست را جاری نم کنیم، چون ش در نجاست مسبب از کریت و عدم کریت حوض است.

مسبب از این است که آیا مال نیست؟ این ش است یا باق کنیم اباحه، باق ش در ما نحن فیه هم، اگر بعد از رجوع مال
سلطنت دارد یا ندارد؟ اگر مال، سلطنتش باق باشد، اباحه وجود ندارد و اگر مال، سلطنتش باق نباشد، اباحه وجود دارد.

پس این ش مسبب از ش در بقاء سلطنت و عدم بقاء سلطنت است كه بعد از جريان استصحاب نسبت به سلطنت مالك
براي رجوع، نوبت به استصحاب بقاء اباجه «مباح له» نم رسد.

تا اینجا تلیف اصل روشن شد که بنا بر ملیت، اصل اول لزوم است و بنابر اباحه، اصل اول عدم لزوم است. بنابراين از این
به بعد که وارد ملزمات معاطات م شویم، در هر جای ش کردیم این معاطات تلیفش چیست؟ آيا لازم است یا خیر؟ به اصل

اول مراجعه م کنیم.

ملزمات معاطات

مرحوم شیخ به نحو کل برای ملزمات معاطات، چهار ملزم را بیان م کند؛ 1. تلف، 2. نقل، 3. امتزاج،  4. تصرف.
نته قابل دقت اينه باید هر يك از اين چهار ملزم را روی دو قول مليت جائزه و اباحه بررس کنیم.

1. تلف

ابتدا از تلف شروع م كنيم که دو صورت دارد؛ 1. «تلف العینین»، 2. «تلف أحد العینین».

صورت اول: اگر معاطات واقع شد، زید کتاب به عمرو داد و عمرو هم در مقابلش مقداری گندم به زید داد. بعد از معاطات، هر
ی از دو مال در دست دیری تلف شد. اجماع فقها قائم است بر اینه «تلف العینین» ملزم است. ملزم یعن هیچ کدام حق

رجوع به مالشان را ندارند، یعن زید نم تواند بوید: عمرو ضامن قیمت کتاب است و همچنین عمرو نم تواند زید را ضامن
قیمت گندم بداند.

علت ملزمیت تلف بنابر قول به اباحه

مرحوم شیخ م فرماید: اگر فرض کردیم که معاطات مفید اباحه است، در فرض تلف عینین، موجب برای ضمان نداریم. اگر
بوییم لازم نیست، معنایش این است که وقت زید برای کتابش به رجوع کند، عمرو باید قیمت یا مثلش را به زید بدهد. برای



ضمان دلیل م خواهیم و ما دلیل برای ضمان نداریم. کس نوید: قاعده عل الید، دلیل است. به این بیان که عمرو مال زید را
فرماید: «عل ی»، لذا حالا که تلف شده باید مثل یا قیمت آن را بدهد. در جواب شیخ میؤد گرفته، پس ضامن است «حت
الید» همانطور که توضیحش بعداً خواهد آمد، در موردی است که گیرنده، یدش عدوان باشد، نه اینه خود مال، مال را به

گیرنده داده باشد.

اما اگر فرض کنیم معاطات مفید ملیت است، اصل اول لزوم است. فقط این اصالة الزوم ی مورد استثناء دارد، موردی که
امان «ترادالعینین» باشد، لذا اگر «تراد العینین» ممن نبود، رجوع م کنیم به اصل اول که اصالة الزوم است و حم به

لزوم م کنیم.

تطبیق

«الامر السادس ف ملزمات المعاطاة»، تنبیه ششم در ملزمات معاطات است، «عل كل من القول بالملك و القول بالإباحة»،
روی دو قول؛ قول به اباحه و قول به مل که مراد ملیت جایزه است.

نته

زمان که نظریه شیخ را بیان م کردیم، گفتیم: در بعض شروح به اشتباه، نظر شیخ را ملیت لازمه معرف کرده‌اند و ما عرض
کردیم مستفاد از کلمات شیخ، قول به ملیت جایزه است. شاهد بر گفته سابق ما، همین بحث ملزمات معاطات است که اگر

شیخ به ملیت لازمه قائل باشد، این بحث، بحث لغوی است و نباید در اینجا مطرح م کرد.

قبل از بیان ملزمات، اصل اول را بیان م کنند، «اعلم: أنّ الأصل عل القول بالملك»، یعن ملیت جایزه، «اللزوم لما عرفت
من الوجوه الثمانية المتقدّمة»، قبلا بیان کردیم که به هشت دلیل، ملیت در معاطات، لازمه است و در چند سطر بعد م گویند:

فقط در جای که تراد العینین امان دارد، رجوع جایز است.

«و أما عل القول بالإباحة فالأصل عدم اللزوم»، بنابر قول به اباحه، اصل عدم لزوم است به دو دلیل؛
1. قاعده تسلط ناس بر اموالشان که دلیلش حدیث «الناس مسلطون عل اموالهم» است

2. و اصالت سلطنت مال که استصحاب سلطنت مال قبل از معاطات است. م گوییم قبل از معاطات این مال سلطنت
بر مالش داشته است، بعد از معاطات هم دارد. معنای سلطنت این است که م تواند رجوع کند و مالش را بیرد.

«و ه حاكمة»، پاسخ از اشال مقدر است. مستشل م گوید: این اصل معارض دارد و معارض آن اصالت بقاء اباحه است.
شیخ در جواب م فرماید: «و ه»، یعن اصل سلطنت مال، «حاکمة عل أصالة بقاء الإباحة»، کدام اباحه؟ اباحه ای که قبل

کنیم اباحه اش از بین رفت یا خیر؟ بقاء اباحه را استصحاب م م برای «مباح له» ثابت بوده است، ش ،از رجوع مال
کنیم.

شیخ م فرماید: «لو سلّم جریانها»، اگر بپذیرم اصل بقاء اباحه جاری باشد.  اشاره دارد به اینه «اصالة بقاء الاباحة»، از قبیل
ش در مقتض است و در ش در مقتض، استصحاب جریان ندارد. اگر از این اشال صرف نظر کردیم، اشال دوم این

است که «اصالة بقاء الاباحة»، ش مسبب است و ش مسبب محوم اصل است که در ش سبب جاری م شود.

«إذا عرفت هذا فاعلم: أنّ تلف العوضين»، تلف هر دو عوض، هم کتاب که زید داده و هم گندم که عمرو داده، اگر تلف شود،



«ملزم اجماعاً»، یعن هیچ کدام حق رجوع به مالشان را ندارند. «عل الظاهر المصرح به ف بعض العبائر»، ظاهری که به آن
تصریح شده است در بعض از عبارت های فقها.

در هر ملزم روی دو قول باید بحث شود. هم بر مبنای اباحه و هم مبنای ملیت جایزه. روی مبنای اباحه چرا تلف العوضین
ملزم است؟ «أما عل القول بالإباحة فواضح؛ لأنّ تلفه من مال ماله»، تلف از مال خود مال است، کتاب که در دست عمرو

تلف شده است، از مال زید تلف شده  و گندم عمرو هم در دست زید از مال عمرو تلف شده است.

«و لم يحصل ما يوجب ضمان كل منهما مال صاحبه»، زمان که م گوییم: «تلف العینین» ملزم است، یعن هیچ کدام حق
رجوع ندارند و اگر حق رجوع داشتند هم عمرو ضامن کتاب بود و هم زید ضامن گندم، حال که هر دو تلف شده است، لذا باید
مثل یا قیمتش را م دادند.  از ابتدا م گوییم: دلیل بر ضمان نداریم، «ولم یحصل»، حاصل نشده است، «ما»، یعن سبب که

«يوجب ضمان كل منهما مال صاحبه»، سبب شود که هرکدام مال دوست خود را ضامن شود.

ممن است کس بوید: «عل الید ما اخذت»، م تواند دلیل این قول باشد، اگر کس مال دیری را گرفت و در دستش تلف
شد، ضامن است و اینجا روی قول به اباحه صحبت م کنیم، عمرو که کتاب زید را گرفته، برای زید است و زید که گندم

عمرو را گرفته، برای عمرو است؛ پس هر دو ضامن هستند.

شیخ م فرماید: «و توهم جريان قاعدة الضمان باليد هنا مندفع بما سيجء»، در 5، 6 صفحه بعد م گویند که این قاعده، در
جای جریان دارد که ید آخذ و گیرنده عدوان باشد، ول در اینجا خود مال اباحه کرده است.

«و أما عل القول بالملك»، چرا بنابر قول ملیت م گوییم لازم است؟ «فلما عرفت من أصالة اللزوم»، اصل اول روی قول
ملیت، لزوم است. از این اصالت لزوم ی مورد استثناء شده است، کدام مورد؟ «و المتيقّن من مخالفتها جواز تراد العينين»،

متقین از مخالفت اصالت لزوم، جای است که امان رد هر دو عین باشد، یعن جای که هر دو عین موجود است و هر کدام
م توانند رجوع کنند و معاطات را به هم زنند، ول آنجای که تراد عینین امان ندارد، معاطات لازم است. «و حيث ارتفع مورد

التراد»، و زمان که موضوع تراد مرتفع شد، «امتنع»، یعن «امتنع التراد»، خود تراد هم ممتنع م شود.

اشال و جواب

در اینجا اشال را مستشل بیان م کند و شیخ دو پاسخ از آن بیان م کند. مستشل م گوید: در باب عقد خیاری، یعن در
بیع لفظ، بایع یا مشتری برای خودشان خیار قرار داده اند، مثلا بایع کتاب فروخته و برای خودش، به مدت ده روز خیار قرار
داده است، اینجا اگر روز دوم یا سوم این کتاب در دست مشتری تلف شود، همه فقها م گويند: در صورت شك که آیا بعد از

تلف، این عقدی که با جعل خیار جایز بود، جوازش باق است یا خیر؟، جواز عقد باق است ولو اینه تلف شده است.

ه هر دو عین تلف شد، نمکنیم، چرا بعد از این یت جایزه است، بحث مه معاطات مفید ملدر اينجا هم روی قول به این
گويید: این جواز در معاطات مانند جواز در بیع صیغه است؟ همانطور که در بیع به صیغه، بعد از تلف، جواز در آنجا باق

است، در معاطات هم، روی قول به ملیت جایزه، بعد از تلف هر دو عین، بویید: جواز باق است، لذا هر کدام كه بخواهد به
مثل يا قيمت مالش رجوع م كند.

مرحوم شیخ در اینجا دو پاسخ م دهند:



پاسخ اول:

بین جواز در معاطات در ملیت جایزهاي كه م گوييم و جواز در عقد به صیغه، فرق وجود دارد. در بیع به صیغه، جواز
متعلقش عقد است، م گوییم: «العقد الفظ الا لازم و الا جائز»، اما در معاطات جواز به معاطات تعلق نم یابد، نم گوییم:
معاطات جایز است. جواز در معاطات به «رجوع ال العین»، تعلق م یابد، زمان که م گوییم: معاطات مفید ملیت جایزه

است، یعن هر کدام م توانند رجوع کنند، لذا در ملیت جایزه در معاطات فسخ معنا ندارد. فسخ در جای است که عقد جاری
باشد. اما جای که مثل معاطات، عقد نداریم، فسخ نیست.

پس بین این جوازها تفاوت وجود دارد که همین فرق سبب م شود در «بیع بالصیغه خیاری»، بعد از تلف جواز باق بماند، اما
در معاطات، اگر موضوع، يعن عين، تلف شد، جواز هم از بین برود. آيا مورد دیری هم داریم كه جواز، به عقد متعلق نباشد و
به عین خارج متعلق باشد؟ بله، در باب «هبه». در هبه جایزه، جواز صفت برای عقد نیست، جواز یعن واهب م تواند رجوع

کند و عین را بیرد، لذا در باب «هبه» خواندیم؛ اگر عین موهوبه از بین رفت، هبه لازم م شود، چون جواز موضوعش عین
موهوبه است و عین موهوبه که از بین رفت، جواز هم از بین خواهد رفت.

تطبیق

«ولم یثبت»، پاسخ از این اشال مقدر است که چرا جواز در اینجا را مانند جواز عقد خیاری نم دانید؟ مفرماید: «و لم يثبت
قبل التلف جواز المعاملة عل نحو جواز البيع الخياري»، قبل از تلف ثابت نشده است که جواز معامله، مثل جواز بیع خیاری
است. مر جواز خیاری چه خصوصیت دارد؟ «حت يستصحب بعد التلف»، در بیع خیاری جواز بعد از تلف هم استصحاب
م شود. بایع جنس را به مشتري داده است و براي خود خیار قرار داده است تا هر زمان خواست معامله را بر هم بزند. حال
اگر جنس در دست مشتری تلف شد، بایع معامله را فسخ م کند و چون عین تلف شده، مشتری باید مثل یا قیمت را پرداخت

کند.

چرا «لم یثبت؟» «لان ذل الجواز»، جواز در بیع خیاری، «من عوارض العقد»، صفت برای عقد است، «لا العوضین»، از
عوارض عوضین نیست، «فلا مانع من بقائه»، مانع از بقاء جواز نیست. بله نه تنها مانع نداریم؛ «بل لا دلیل عل ارتفاعه بعد
تلفهما»، بعد از اینه در بیع خیاری عوض ومعوض تلف شد، دلیل بر ارتفاع جواز نداریم، «بخلاف ما نحن فيه؛ فإنّ الجواز فيه

هنا بمعن جواز الرجوع ف العين»، در اینجا که م گوییم: معاطات جایز است، یعن «یجوز الرجوع ال العین»، متعلق
«الجواز»، رجوع در عین است.

«نظير جواز الرجوع ف العين الموهوبة»، همان طور که در باب «هبه» م گوییم: هبه جایز است، نه اینه هبه عقد جایز باشد
که جواز صفت عقد باشد. جایز است، یعن م تواند رجوع کند به عین، لذا عرض کردیم: در هبه، اگر عین موهوبه تلف شد،

جواز وجود ندارد. «فلا يبق بعد التلف متعلّق الجواز»، «متعلق الجواز»، فاعل «لایبق» است.

جواز در باب معاطات ضعیف تر از جواز در باب هبه است، چون جواز در باب معاطات، موضوعش وجود دو عین است، اما
العینین» است، «لا مطلق الرجوع الثابت ف که همان «تراد «عین است. «بل الجواز هنا یتعلق بموضوع التراد در باب هبه، ی

الهبة» که در هبه مطلق رجوع است، یعن «ولو ال عین واحدة»، ولو عین واحده باشد، رجوع ثابت است.
تا اینجا پاسخ اول از این اشال. از «و هذا مع»، پاسخ دوم شروع م شود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


