
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » بیع »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

بيع ـ ماسب
جلسه 17 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ترجیح ادله ملیت در معاطات بر اباحه

«و بالجملة، فالخروج عن أصالة عدم الملك المعتضد بالشهرة المحقّقة إل زمان المحقّق الثان، و بالاتّفاق المدّع ف الغنية و
القواعد هنا و ف المسالك ف مسألة توقّف الهبة عل الإيجاب و القبول مشل‌»

مرحوم شيخ بعد از اينه جواب اشالات يا استبعادات کاشف الغطا را بيان كردند، به اصل مطلب بر مگردند. اصل مطلب
اين بود که: آيا معاطات مفيد اباحه است يا مفيد مليت؟ براي اباحه ي اصل داريم و ي شهرت محققه و سه اجماع منقول.
،يت است. تا زمان مرحوم محقق ثانيت محقق شد يا نه؟ اصل عدم ملکنيم که آيا ملم شود، ش معاطات واقع م وقت

شهرت فتوائيه بين فقها بر اين بوده است که معاطات مفيد اباحه است.

غير از اين دو مطلب سه اجماع منقول هم داريم که قائم شده است بر اينه معاطات مفيد اباحه است. در نتيجه اگر بخواهيم
.«لذاريم، «مشقول به اباحه را کنار ب

اما براي قول به مليت، اولا عموم آيه «احل اله الْبيع» و «تجارةً عن تَراضٍ» داریم که دلالت بر مليت مکند. غير از اين
همان برخوردي است که با معامله لفظ دليل، سيرهي قطعيه مستمره متدين چنین است که برخوردشان با معامله معاطات

دارند. همانطور که معامله لفظ را مفيد مليت مدانند، معامله معاطات را هم مفيد مليت مدانند.

علاوه بر آیه و سیره، محقق ثان اباحه در کلمات فقها را حمل بر مليت کرد و ادعاي اجماع کرد که معاطات مفيد مليت
است.

مرحوم شیخ مدارک قول به مليت را أقوی از مدارک قول به اباحه م داند، لذا م فرمایند: اگر خروج از  قول به اباحه مشل
است، قائل نشدن به مليت اشل است. ‐ماسب خواندن براي اين است که انسان راه اجتهاد را ياد بيرد، نه اينه انسان

ببيند قواعدي داريم، اقوال داريم‐.

مرحوم شيخ مفرمايد: اگر فقيه با اين دو دسته از مدارک مواجه شود، بايد دسته دوم را اختيار کند و فتواي به مليت بدهد.
چرا؟ چون براي قول به اباحه سراغ اصل رفتیم، اما براي قول به مليت دليل داشتیم و در اصول آمده: «الأصل دليل حيث لا

دليل»، وقت عموم «احل اله الْبيع» مگويد: معاطات مفيد مليت است، دير اعتنائ به اصل نمکنيم. همين مقدار در تقويت
قول به مل کفايت مکند. بعد مفرمايند: قول به مليت «لا يخلو عن قوة». اين فتواي شيخ در معاطات است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1657
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


بررس لزوم و جواز ملیت در معاطات

بحث بعدي که به دنبال اين فتوا مآيد، اين است که مليت «عل قسمين»، 1. مليت لازمه که قابل رجوع نيست، 2. مليت
جائزه که قابل رجوع است. آيا معاطات که مفيد مليت است، بر مليت لازمه دلالت مکند، مثل بيع لفظ، لذا هيچ فرق بين

معاطات و بيع لفظ وجود ندارد يا خير؟

مرحوم شيخ سه نظريه در اينجا بيان مفرمايند:

نظريه اول: شيخ مفيد قائل شده که معاطات، مانند بيع لفظ مفيد مليت لازمه است. بعد از اينه معاطات محقق شد هيچدام
از دوطرف حق به هم زدن معامله را ندارند.

نظریه دوم: معاطات مفيد مليت لازمه است، به شرط اينه آنچه که دال بر تراض بين طرفين است، لفظ باشد.

نظریه سوم: معاطات مطلقا مفيد مليت لازمه نيست، بله مفيد مليت جائزه است.

ادله نظریه اول

شيخ مفرمايد: در بين اين سه نظريه، «أوفقها بالقواعد»، قول اول است که معاطات مفيد مليت لازمه باشد. براي اين ادعا
حدود هفت يا هشت دليل اقامه م فرمایند:

دليل اول: اصالة اللزوم

معاطات بين زيد و عمر واقع مشود، زيد کتاب را به عمرو مدهد، بعد از وقوع معاطات ش مکنيم، آيا اين معاطات «لازمةٌ
أو جائزةٌ»؟ اصل داريم بنام «اصالة اللزوم» که در اینجا استصحاب است، يعن زيدي که کتاب را به عمرو داده، و عمرو گندم

را به زيد داده، بعد از مدت زيد به عمرو مراجعه مکند، کتاب را مطالبه م کند ومخواهد معامله را بر هم بزند. بعد از رجوع
زيد، ش مکنيم که کتاب از مل عمرو خارج شد يا خارج نشد؟ تا قبل از رجوع زيد، کتاب مل عمرو بود و گندم مل زيد

است يا باق يت عمرو باقکنيم، آيا ملم ش ،«کتاب بود رجوع کرد وگفت: «فسخت اول ه زيد که مالبود. بعد از آن
نيست؟ رجوع به استصحاب بقاء ملیت مکنيم.

معناي بقاء مليت ب أثر بودن رجوع زيد است. اينه زيد گفت: «فسخت» یا «رجعت»، معامله را به هم زد، مشود بلا اثر. اگر
رجوع بلا اثر شد، معنايش اين است که معامله، معامله لازم است. معامله لازم، يعن معاملهاي که بعد از معامله، هر کدام از

طرفين، صد مرتبه هم گفتند: «رجعت»، اين «رجعت» لغو است و معامله به قوت خودش باق است.

دو اشال به أصالة اللزوم

مستشل به شيخ اشال مکند: استصحاب بقاء مليت دو اشال دارد؛

اشال اول: اين استصحاب، استصحاب کل قسم دوم است و استصحاب کل قسم دوم را خود شما در رسائل جاري



نمدانيد.

اشال دوم: استصحاب در مقام معارض دارد.

توضيح اشال اول: عدم جريان استصحاب در مقام

اشال اول مگويد: استصحاب که جاري كرديد، استصحاب کل قسم ثان است، استصحاب شخص نيست، «فلا يجر
الاستصحاب». در کتاب استصحاب در اصول الفقه خوانده ايد و در بحث استصحاب رسائل خواهيد خواند كه اگر مستصحب

امر جزئ باشد، آن استصحاب را استصحاب شخص مگويند. زيد ديروز زنده بود، امروز ش مکنيم زنده است يا نه؟
حياتش را استصحاب مکنيم. اما اگر مستصحب ما کل باشد، کل انسان در ي سال پيش وجود داشته، الان ش مکنيم،

آن کل باق است يا نه؟ اين استصحاب را استصحاب کل مگويند.

قسم ثان قسم ثالث. آنچه در مقام مورد نياز است، کل قسم دوم و کل قسم اول، کل سه قسم است؛ کل استصحاب کل
است. منظور اين است، يقين داريم کل در ي زمان محقق بوده، نمدانيم در ضمن کدام ي از افرادش بوده. اگر در ضمن

ي فردش بوده، يقنياً از بين رفته، اگر در ضمن فرد دومش بوده يقيناً باق است، مثلا يقين داريم کل حيوان در سال گذشته در
اين خانه وجود داشته، اما نمدانيم که کل حيوان در ضمن فردي به نام پشه وجود داشت كه اگر در ضمن پشه بوده با گذشتن
اين مدت، يقين داريم از بين رفته، يا در ضمن فرد قويش، بنام فيل وجود داشته كه يقين داريم باق است. بحث در اين است كه

آيا متوان استصحاب کل را جاري کنيم يا نه؟

اصولها گفتهاند: اين استصحاب جريان ندارد، چون ارکان استصحاب وجود ندارد. استصحاب دو رکن مهم دارد؛ يقين به
حدوث و ش در بقا. اگر بخواهيم نسبت به پشه استصحاب را جاري کنيم، رکن دوم، يعن ش در بقاء وجود ندارد، نسبت به
پشه، يقين به عدم بقائش داريم. اگر بخواهيم استصحاب را نسبت به فرد قوي که فيل است، جاري کنيم، رکن اول استصحاب،

يقين به حدوث وجود ندارد، لذا استصحاب کل قسم ثان جاري نيست.

مستشل به شيخ مگويد: همانطور که حيوان، ي کل داراي انواع و افراد است، فرد ضعيف و قوي دارد، مليت هم به
«منزلة الجنس» است، داراي دو نوع است؛ مليت لازمه و جائزه. «واللزوم والجواز بمنزلة الفصل» براي مليت هستند. با اين

قسم ثان است. اين  استصحاب کل يت در ضمن فردش به نام لزوم باقمل خواهيد اثبات کنيد که کل استصحاب م
مشود، چرا؟ چون اگر کل مليت در ضمن مليت جائزه باشد، با «فسخت» زيد، يقيناً مليت جائزه از بين مرود و اگر

کل مليت در ضمن مليت لازمه باشد، مليت لازمه، حدوثش از اول يقين نيست تا استصحاب كنيم. معاطات انجام شده،
يت جائزه بعد از «فسخت» «يقيننيست. پس مل يت لازمه حدوثش يقينيت لازمه است يا نه؟ ملکنيم از اول ملشك م

الزوال» است ومليت لازمه «مشوک الحدوث»، پس ارکان استصحاب وجود ندارد تا مليت لازمه استصحاب شود.

اشال دوم را چون شيخ جواب نمدهد، در تطبيق فقط، اشارهاي مکنيم و رد مشويم. این مطالب را تطبيق کنيم تا اشال
خوب روشن شود، بعد به جواب م پردازیم.

تطبیق

«و بالجملة»، «بالجملة»، ربط به اشالات کاشف الغطا ندارد، مرحوم شيخ از اينجا  به اصل مسئله برمگردد که آيا معاطات



مفيد اباحه است يا مليت؟ «فالخروج عن اصالة عدم المل»، اول مدارک قول به اباحه را مفرمايد، مدارک قول به اباحه پنج
چيز است؛ 1. اصالة عدم المل» که ش مکنيم آيا با معاطات مليت آمد يا نه؟ اصل عدم المل است. 2. «المعتضد»
،چون گفتيم تا زمان محقق ثان ،شهرت محققه تا زمان محقق ثان ،«زمان المحقق الثان المؤيد بالشهرة المحقّقة ال» يعن

قائل به مل نداشتيم. 3. «و بالاتفاق المدّعا ف الغنية»، اجماع منقول که ابن زهره در غنيه ادعا کرده 4. و علامه در «القواعد
هنا»، يعن در باب معاطات، 5. و اجماع منقول که در مسال، در مسئله توقف هبه بر ايجاب و قبول ادعا شده، گفته: اگر هبه

ايجاب و قبول داشته باشد درست است، و الا باطل است ومفيد مليت نيست. اين پنج تا مدرک را داريم که خروج از اين
.«لمدارک خمسه «مش

در ادامه مدارک قول به مليت را بیان م کند؛ 1. «و رفع اليد عن عموم ادلّة البيع»، عموم «احل اله الْبيع» که از آن مليت را
استفاده کردند. «والهبة»، سابقاً شيخ فرمود در باب هبه و اجاره روايات داريم که اطلاق دارد، م گويد: هبه و اجاره چه با

لفظ، چه با معاطات واقع مشود.

2. «المعتضد بالسيرة القطعية المستمره»، اين دليل مؤيد به سيره قطعيه شرعيه است، «المستمرة»، يعن از زمان امام معصوم
تا حالا استمرار داشته. چرا به عنوان مؤيد آورد؟ مرحوم شيخ در ماسب به ما روش اجتهاد را ياد مدهد، گاه ما هستيم و

سيره، مخواهيم ببينيم سيره به تنهاي دليل بر مليت مشود يا نه؟ آن اشال شيخ به آن وارد مشود، اما اگر بخواهيم سيره را
به عنوان مؤيد قرار دهيم، اشال به آن وارد نيست.

3. «و بدعو الاتفاق المتقدم»، اجماع گذشته از محقق ثان. کجا ادعاي اجماع کرد؟ «بناء عل تأويله للمات القائلين بالإباحة»،
جاي که کلمه «اباحه» را حمل بر مليت جائزه کرد.

ل بودن چيست؟ آن طرف اصل است، اين طرف دليل است، «الاصل دليلل»، وجه اشو رفع اليد» از اين سه تا مدرک «اش»
حيث لا دليل». «فالقول الثان لا يخلوا عن قوة»، با وجود همه اين حرفها، شيخ نمگويد: صد در صد معاطات مفيد مليت

است، با اين عظمتش مفرمايد: قول ثان خال از قوت نيست. ‐اين نته هاي است که براي ما درس است، به خودمان زود
جرأت بر فتوا دادن ندهيم، روايات باب فتوي را ناه كنيد، مسأله فتوي دادن امر خطرناک است، از مسئله قضاوت به مراحل

ش يعن ،«؟ «ابتداءآيا معاطات لازم است ابتداء ،«لازمةٌ ابتداء يت، «فهل هخطرناکتر است‐ «وعليه»، بنابر قول به مل
نيست در اينه معاطات وقت واقع شد، اگر طرفين تصرف کردند يا تلف مال معاطات در کار باشد، تصرف و تلف موجب لزوم

است.

قول اول: «لازمةُ ابتداء مطلقا»، «مطلقا»، يعن چه دال بر رضايت طرفين لفظ باشد يا نباشد، «کما ح عن ظاهر» شيخ
مفيد، قول دوم: «أو بشرط کون الدال عل التراض»، دقت كنيد «لا عل العقد والمعاملة»، دال بر تراض نه دال بر عقد و

معامله، لفظ باشد «کما ح» از بعض معاصرين شهيد ثان و تقويت کرده اين قول را جماعت از متأخرين متحدثين، مثل
.مرحوم شيخ يوسف بحران

قول سوم: «أو ه غير لازمة مطلقا»، چه دال بر تراض لفظ باشد چه نباشد. «فيجوز لل منهما الرجوع ف ماله»، هر کدام
متوانند بعد از معاطات مالشان را از ديري بيرند. «کما عليه»، يعن بر اين غير لزوم، اکثر قائلين به مل، بله «کلهم عدا

من عرفت»، كه شيخ مفيد بود.

عل أوفقها بالقواعد هوالاول»، أوفق اين وجوه با قواعد، قول اول است. دليل چيست؟ دليل اول: لزوم است، «بناء ،وجوه»
يت لازم است يا جائز؟ اصلکنيم ملم شود، ش محقق م يتشود و مل عقدي واقع م وقت ،«المل اصالة اللزوم ف

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


جاري م شود بنام اصالة اللزوم، «للشّ ف زواله»، در زوال مل «بمجرد رجوع المال الاصل» ش مکنيم. مثلا زيد
ش ،«گويد: «فسخت دوم. زيد م شود مالعمرو م .اصل شود مالکتاب بود کتاب را به عمرو داد، زيد م مال

کنيم. استصحاب معنايش اين است که رجوع ماليت عمرو را استصحاب ماست يا نه؟ بقاء مل يت عمرو باقکنيم ملم
اصل لغو است. رجوع که لغو شد، معامله لازم است.

«و دعوي»، از اينجا شروع دو اشال به اين استصحاب است. اشال اول: «أنّ الثابت هو المل المشترک بين المتزلزل
والمستقر». مستشل مگويد: مليت مثل حيوان است، «بمنزلة الجنس» است، همانطور که حيوان، انواع دارد، مليت هم
انواع دارد، ي مستقر که مشود مليت لازمه و ديري جائزه. «الثابت»، يعن آنه قبل از ش ثابت است، مل مشترک

بين متزلزل و مستقر است. هيچ کدام را نمتوان استصحاب كرد، نه مليت جائزه و نه متزلزله.

«والمفروض إنتفاء الفرد الاول بعد الرجوع»، فرد اول چيست؟ جائزه. جائزه بعد از رجوع منتف است، يعن اگر مليت، واقعا
مليت جائزه باشد، بعد از اينه مال اول گفت: «فسخت» و رجوع کرد، اين مليت قطعاً منتف مشود. و چون قطع به زوال

داريم، رکن دوم استصحاب که ش در بقاء است وجود ندارد، پس استصحاب جاري نمشود.

و اگر مليت لازمه را بخواهيد استصحاب کنيد، رکن اول وجود ندارد. رکن اول استصحاب يقين به حدوث است که در اینجا
مليت لازمه يقين الحدوث نيست، «والفرد الثان»، يعن مليت لازمه، «کان مشوک الحدوث من اول الامر»، از اول،

حدوثش مشوک است، نمدانيم وقت مليت با معاطات حاصل شد، لازم است يا لازم نيست. «فلا ينفع الاستصحاب». لذا
استصحاب فايدهاي ندارد.

اشال دوم به استصحاب بقاء ملیت

اشال دوم در استصحاب اين است که اين استصحاب معارض دارد. وقت زيد رجوع کرد و «فسخت» را گفت، نمدانيم
مليت عمرو نسبت به کتاب باق است يا نه؟ بقاء مليت عمرو را استصحاب مکنيم. در مقابلش معارض داريم، بعد از

معاطات، ش داريم علقه و ارتباط زید به کتاب بطور کل قطع شده يا نه؟ علقه زيد نسبت به کتاب را استصحاب مکنيم.
درست است موقتاً مل عمرو شد، اما سلطنت و علقه اصل براي مال اصل هنوز باق است، اگر علقه باق باشد، معنايش

اين است که مال اصل متواند فسخ کند و رجوع کند. پس آن استصحاب بقاء مليت براي عمرو با استصحاب بقاء علقه
براي مال اول معارضند.

«بل ربما يزاد»، زياد مشود در اشال، يعن «من حيث الاشال»، «استصحاب بقاء علقة المال الاول»، يعن اين
استصحاب، با استصحاب قبل معارض هستند. مرحوم شيخ در بحث خيارات ماسب، به کتاب که در دست من است، صفحه

216، سطر ششم، جواب اين اشال را دادهاند، اينجا دیر مطرح نفرمودند.

جواب اول شیخ از اشال اول استصحاب بقاء ملیت

اما جواب از اشال اول، مفرمايند: «مدفوعةٌ»، «مدفوعةٌ» خبر براي «دعوی» است. از اشال اول شيخ دو جواب مدهند؛
جواب اول: اگر بخواهيم نوع، یعن لزوم يا جواز را استصحاب کنیم، اشال وارد است، ول مخواهيم کل مليت را

استصحاب کنيم. با قطع نظر از نوع معين، در استصحاب کل قسم ثان گفتيم که فرد يا نوع را نمتوان استصحاب کرد، اما
استصحاب کل مانع ندارد. البته در شريعت بر کل من حيث هو کل، آثاري مترتب است، مثل این که خمس به آن تعلق پيدا



م کند. شرط خمس اين نيست که مليتش حتماً لازمه يا جائزه باشد. آثار دیری هم بر کل مليت مترتب است که م توانید
به شرح لمعه مراجعه کنيد، جائ که کس يقين دارد محدث است، نمداند محدث به حدث اکبر است يا به حدث اصغر، وضو
مگيرد، بعد از وضو ش مکند، کل حدث از بين رفته يا نرفته؟ همه استصحاب کل حدث را جاري مدانند و بر آن آثاري

مترتب م کنند.

جواب دوم شیخ از اشال اول به استصحاب بقاء ملیت

مرحوم شيخ مفرمايد: اين استصحاب در ما نحن فيه، استصحاب کل نيست، بله شخص است، چراکه  اگر لزوم و جواز را
از انواع و از خصوصيات و از فصول مميزه مل بدانيم، مل مشود بمنزله حيوان، حيوان داراي انواع است مل هم 

داراي انواع مشود، اما لزوم و جواز از فصول مميزه مل نيست، بله لزوم و جواز از خصوصيات و احام شرعيه مترتبه
بر سبب است.

در معامله ي سبب داريم ي مسبب، «بعت» و «اشتريت» سبب است، انشاء فعل سبب است، مليت مسبب است. در هبه
«وهبت» و «قبلت» سبب است، مسببش مليت است. لزوم و جواز از فصول مميزه مسبب نيست، از احام شرعيه مترتبه بر

سبب است، يعن شارع بعض از اسباب را لازم قرار داده، بعض از اسباب را جائز قرار داده، اما اينطور نيست که مليت،
حقيقتش در مليت لازمه با حقيقتش در مليت جائزه فرق داشته باشد.

دليل كه شيخ بر اين ادعا اقامه م كنند، اين است كه اگر لزوم و جواز بخواهد از خصوصيات مل باشد، يا بايد به «جعل من
المال» باشد يا به «جعل من الشارع». هر دو اشال دارد. به «جعل من المال»، يعن اگر مال لزوم را قصد کرد، مليت

لازمه بشود و اگر جواز را قصد کرد، جائزه بشود. يقين داريم اينطور نيست، یقين داريم وقت مال گفت: «بعت» و
«اشتريت»، مليت لازمه مآيد، چه مال قصد لزوم کند، چه قصد لزوم نند. وقت گفت: «وهبت»، مليت جائزه مآيد، چه

قصد جواز کند، چه قصد جواز نند، پس «بجعل من المال» نمتواند باشد.

به «جعل من الشارع» هم نم تواند باشد، يعن اینطور نیست که شارع مليت که مسبب است را، بعض جاها جائزه قرار داده
باشد وبعض جاها لازمه، چون مستلزم تخلف عقد از قصد است، که توضيحش خواهد آمد.

تطبیق

ان دعوي کفاية تحقق القدر المشترک فام دهد، جواب اول: «مضافاً الال استصحاب دو جواب ممرحوم شیخ از اش
الاستصحاب»، در همان کل مل، استصحاب جاري کنيم، کاري به افراد و انواع نداريم. «فتأمل» اشاره دارد به اينه

استصحاب کل مل، استصحاب جاري در ش در مقتض است، در حالکه خود شيخ در رسائل این استصحاب را جاری
نم داند. ي مليت در اختيار عمرو بوده، از رجوع مال اصل نمدانيم اين مليت باق است يا نه؟ ش م کنیم در اين که

آيا اين مليت اقتضاي بقاء دارد يا ندارد؟

«فتأمل» اشاره به اين است که اگر کس چنين توهم را کرد، شيخ مفرمايد که اين استصحاب از قبيل ش در رافع است،
پس «فتأمل»، یعن حواست باشد، این اشال را نن که استصحاب کل مل از قبيل ش در مقتض است.

جواب دوم: «بأنّ انقسام المل ال المتزلزل والمستقر»، انقسام مل به متزلزل مستقر، «ليس بإعتبار اختلافٍ ف حقيقته»،



اينطور نيست حقيقت مل مختلف باشد. «وإنّما هو»، يعن اين انقسام به اعتبار حم شارع بر اين مل «ف بعض المقامات
از موارد فرموده: با رجوع مال شود، بعضزائل م «الاصل گويد: با «رجوع المالاز موارد شارع م بالزوال»، بعض

اصل زائل نمشود. «و منشا هذا الاختلاف»، «اختلاف حقيقة سبب الممل»، اختلاف در لزوم و جواز، ريشه اش اختلاف در
سبب است، يعن بين «بعت» و «وهبت» فرق وجود دارد، نه اختلاف در حقيقت مل، در نتيجه، «فجواز الرجوع، و عدم جواز

الرجوع» از احام شرعيه «للسبب»، بعدش بعض کتابها «من الخصوصيات» دارد، ي «لا»، قبلش افتاده، «لا من
الخصوصيات المأخوذة ف المسبب»، از خصوصيات مأخوذ در مسبب نيست.

فکنند. 1. «مع أنّه يعليه»، قبل از بیان دلیل، دو مطلب را اول بيان م گويد: «ويدلمرحوم شیخ برای اثبات ادعای خود م
ف الاستصحاب، الش»،  همين مقدار که ش داشته باشيم، لزوم وجواز از خصوصيات سبب است يا از خصوصيات

مسبب، براي استصحاب کاف است.

مشل جریان استصحاب جائ است که يقين داشته باشیم لزوم و جواز از فصول مميزه مسبب است، اما همين مقدار که
ندانیم از خصوصيات سبب است يا مسبب، نيف ف الاستصحاب». 2. وجداناً مليت منشأ در جاي که مگوييم: «بعت» و
،«انشاء المل» ،«ندارد.«ومع أنّ المحسوس بالوجدان أنّ انشاء المل هيچ فرق ،«گوييم: «وهبتکه م اشتريت»، با جائ»

يعن «الملية المنشأ» در هبه لازمه «و غيرها»، غير هبه لازمه، مثل هبه جائزه، «عل نهج واحد»، به نحو واحد است.

«أنّ»، فاعل «يدل» است، «و يدل عليه مضافاً» به اين دو مطلب که بيان شد، «أنّ اللزوم والجواز لو کانا من خصوصيات
المل، فإما أن يون تخصيص القدر المشترک باحدي الخصوصيتين بجعل المال»، اگر مليت مشترکه بخواهد لازم يا جائز

باشد، يا بايد مال در آن دخالت داشته باشد، «أو بحم الشارع»، يا به حم شارع باشد و هر دو اشال دارد.

بحث اخلاق

در خطبه 114 نهج البلاغه، حضرت مفرمايند: «عباد اله إنّ تقوي اله، حمت أولياء اله محارمه»، عوام مردم سؤال مکنند
تقوا يعن چه؟ مگوييم: تقوا يعن ترک محرمات و انجام واجبات. اين اقل تقواست، اما تقواي که براي عباد خداست فرق دارد.

اميرالمؤمنين در اين عبارت نمفرمايد: «أيها الناس»، حت نمفرمايد: «يا ايها الذين آمنوا»، م فرمايد: «عباد»، آنهاي که
مخواهند به مقام بندگ برسند. تقوا در اين مرحله ي معناي ديري دارد.

«إنّ تقوي اله حمت، أولياء اله محارمه»، تقواي خدا أولياء خدا را از محارم و آنچه عنوان حرام دارد، باز مدارد. و دوماش
مهم است، «و ألزمت قلوبهم مخافته»، تقواي که طلبهها بايد داشته باشيند، تقوائ است که قلوبشان هميشه قرين به خوف خدا
باشد، نه فقط وقت مواجه با گناه شديم، نه وقت که مواجه با مشلات شديم. «الزمت»، يعن دائماً، دائماً انسان خودش را در

پيشاه خدا ببيند، دائماً خوف از خدا داشته باشد.
تقواي که براي ما شرط اساس است تا به گوشهاي از وجود شيخ انصاري برسيم ‐که دير عادتاً با اين شرائط محال است و

اگر لطف خدا نباشد نخواهيم رسيد‐، اين تقوا، تقواي است که انسان خوف خدا را هميشه داشته باشد، درس مخوانيم خوف
خدا ملازم قلب ما باشد. بحث مکنيم، گفتارمان، ناهمان، کردارمان، حت خوردن غذا و استفاده کردن از مباحات، ملازم با

خوف خدا باشد. حضرت نشانهاي هم در اينجا بیان م کنند؛ آن کسان که خوف خدا ملازم قلوب آنهاست و هميشه خوف
دارند، «حت اسحرت لياليهم»، کسان که موفق به شب زنده داري هستند، قلب خائف دارند، قلب خائف انسان را در نيمه شب
بيدار مکند، نه قلب کسل و دنياي. اين که شنیده م شود در حجره رفیق از رفیق م خواهد وقت نماز شب م خواند، او را

هم بیدار کند، اصلا نبايد باشد. قلب خائف باید انسان را بيدار مکند.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


