
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » بیع »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

بيع ـ ماسب
جلسه 13 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

استدلال شيخ به آيه تجارة عن تراض

«و مما ذكر، يظهر وجه التمسك بقوله تعال ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ و أما قوله(صلّ اله عليه و آله و سلم): «الناس
.«‌المدّع أموالهم» فلا دلالة فيه عل مسلّطون عل

مرحوم شيخ فرمودند معاطات مفيد مليت است و براي ادعاي خود سه دليل اقامه کردند؛ دليل اول سيره بود، دليل دوم آيه
«احل اله الْبيع» و دليل سوم آيه شريفه «لا تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ»، مراد از «أکل»، اکل به

نةً عجاره از راه «تر ايننيد، ممعناي متعارف نيست، «لا تأکلوا»، کنايه از «لا تتصرفوا» است، در اموالتان تصرف ن
تَراضٍ» باشد. بر طبق اين آيه شريفه، تنها سبب حلّيت تصرف در مال ديري، «تجارةً عن تَراضٍ» است، يعن اگر بين دونفر

تجارت از روي تراض واقع شد، جميع تصرفات در مال که در اثر «تجارةً عن تَراضٍ» بدست مآيد، حلال است. دراينجا هم
بايد سه مقدمه از مقدمات که در استدلال به آيه «احل اله الْبيع»، بيان شد، آورده شود؛

مقدمه اول: بر طبق آيه شريفه «تجارةً عن تَراضٍ»، اگر معاملهاي مصداق «تجارةً عن تَراضٍ» باشد، جميع تصرفات در مال که
انسان به دست مآورد، حلال است.

مقدمه دوم: بين حليت جميع تصرفات و مليت، ملازمه شرعيه است، اگر گفتند تمام انواع تصرفات در اين مال براي شما
حلال است، معنايش اين است که شما مال اين مال هستيد.

مقدمه سوم: معاطات ي از مصاديق تجارة عن تراض است، دو نفر که با يدير معامله معاطات را انجام مدهند، عرفاً
صدق مکند که گفته شود: «تجارةً عن تَراضٍ»، واقع شده است، تجارت که ناش از تراض است.

با توجه اين مقدمات، آيه شريفه مفرمايد: اگر «تجارةً عن تَراضٍ» باشد، همه تصرفات حلال است و اگر همه تصرفات حلال
شد، بر اساس قاعده ملازمه شرعيهاي که بيان کرديم، مليت وجود دارد. پس معاطات مفيد مليت است.

استدلال برخ فقها به حديث سلطنت

بعض از فقها به حديث نبوي سلطنت «الناس مسلطون عل اموالهم» استدلال کردند براي اينه معاطات مفيد مليت است،
البته اين حديث در آن کتب اربعه روائ نيامده است، ولو در کتب روائ متأخر مثل بحار الانوار و عوال اللئال آمده، عمدتاً در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1657
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


کتب اهل سنت اين روايت وجود دارد.

تقريرب استدلال به اين صورت است كه حديث مگويد: اگر انسان مال دارد، بر مال خودش همه انواع و اقسام سلطنت را
دارد، بخواهد آن را م فروشد، هبه م کند، صلح م کند يا حت دور م اندازد. ي از مصاديق سلطنت هم بيع معاطات است

که انسان از راه انشاء عمل، به قصد تملي، مال خودش را به ديري تملي م کند، پس بيع معاطات ي از مصاديق
سلطنت است ‐صغري‐ حديث مگويد انسان هر نوع سلطنت  را بر مال خودش دارد‐کبري‐ اين صغري و کبري نتيجه

مدهد که اگر انسان با بيع معاطات، مال خودش را به ديري تملي کند، بايد مليت محقق شود.

مناقشه شيخ در استدلال به حديث سلطنت

شيخ مفرمايند: استدلال به اين حديث باطل است، چون کبري استدلال اين است که انسان، همه انواع سلطنت بر مال خودش
دارد، يعن در بين مردم، انواع سلطنت بر اموال را استقصاء كنيم، ي نوعش بيع است، ي نوعش اجاره، ي نوعش عاريه،

ي نوعش صلح، ي نوعش مضاربه، تمام سلطنتهاي که در بين عقلاء نسبت به مالشان اعمال مکنند. كبري درست است،
حديث مگويد انسان هر نوع سلطنت دارد، اما اين به درد ما نحن فيه نمخورد. در ما نحن فيه ي نوع سلطنت را مفروع عنه

گرفتيم و آن اين است که مگوييم انسان متواند، مال خود را به ديري تملي کند، سلطنت دارد بر تملي مال خودش بر
ديري، لن ش در اين است که آيا اين تملي، فقط سببش منحصر به «بعت و اشتريت» است يا سبب اين تملي اعطاي
خارج هم متواند باشد، يعن ش داريم که آيا از نظر شارع چنين عمل براي تملي سببيت دارد يا ندارد؟ حديث «الناس

مسلطون»، اسباب را تشريع نم کند، مشرع اسباب نيست، حديث مگويد: هر چيزي که در عرف به آن سلطنت مگويند، من
هم قبول دارم. عرف مگويد بيع ي نوع سلطنت است، اجاره ي نوع دوم است، هبه ي نوع سوم است، اما بحث در نوع

نيست، نوع مسلم و مفروغ عنه است که انسان متواند مال خودش را به ديري تملي کند و سلطنت بر تملي دارد. ش در
اين است که آيا اين تملي با سبب بنام فعل محقق مشود يا نه؟ و حديث «الناس مسلطون»، مشرع اسباب نيست.

بعد مرحوم شيخ تنظير مآورد، مفرمايد: يقين داريم بيع، به صيغه عرب واقع مشود، حال اگر فقيه بويد: به نظر من، بيع،
به صيغه فارس هم منعقد مشود، سوال شود چرا؟ بويد: چون «الناس مسلطون عل اموالهم». اين استدلال غلط است، براي
تشريع اسباب و مشروعيت سبب نمتوان به حديث «الناس مسلطون عل اموالهم»، استدلال كرد. بنابراين استدلال به حديث بر

اينه معاطات مفيد مليت است، استدلال غير صحيح است.

مناقشه شيخ در ادله سهگانه؛ سيره وآيه حل و تجارت

مرحوم شيخ در ادامه شروع مکنند به مناقشه در سه دليل که خودشان بر اينه معاطات مفيد مليت است، آوردند. اول از دو
آيه حل و تجارت شروع مکنند.

مناقشه شيخ در دلالت آيه حل و تجارت

آيه «احل اله الْبيع» و «تجارةً عن تَراضٍ» براي استدلال ناكارمد هستند، چون ادعا اين است معاطات مفيد مليت است، چه
است، مثل معامله قول و فعل درصدد اثبات اين هستيم كه معاطات که معاملهاي عمل يت «اول الامر»، يعن؟ مليتمل

است، همانطور که در معامله قول، تا حرف آخر «قبلت و اشتريت»، تمام مشود، مليت براي طرفين حاصل م شود، در
معاطات هم اينونه است، تا طرفين داد و ستد كردند، مليت براي طرفين محقق شود که اسمش را مگذاريم «مليت من اول

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


الامر».

اما آيتين دلالت بر اين ادعا ندارند، بله تنها بر اباحه جميع تصرفات دلالت دارند، مگويند: وقت چيزي مصداق بيع شد، همه
تصرفات حلال است، اما اين اباحه جميع تصرفات با دوتا مطلب سازگاري دارد. يعن به قول منطقها، اعم است، اعم از اين
که از حين تحقق معاطات مليت بيايد، يا اينه الان معاطات واقع شود، ماه دير و يا دو ماه دير، اگر طرفين تصرف متوقف
بر مل کنند، مليت محقق شود، اما در اين فاصله زمان، مليت نباشد. نهايت چيزي که اين آيتين دلالت دارند، اين است که

جميع تصرفات مباح است، اباحه جميع تصرفات ملازمه با «مليت من اول الامر» ندارد.

«ان قلت:»، شيخ انصاري و ساير فقها در مليت بيوع لفظيه، يعن جاي که انشاء لفظ با «بعت و اشريت» است براي اثبات
مليت به همين آيه «احل اله الْبيع» و «تجارةً عن تَراضٍ»، استدلال مکنند، آنجا «مليت من اول الامر» را از کجا آوريد؟ اگر

در معاطات با اينه به اين دوتا آيه استدلال مشود، نمتوان «مليت من اول الامر» را استفاده کرد، در بيوع لفظيه هم چون
دليل بر مليت همين «احل اله الْبيع» است، نباید بتوان «مليت من اول الامر» را استفاده کرد.

مرحوم شيخ در جواب مفرمايد: در بيوع لفظيه ملازمه شرعيه داريم، اما در معاطات ملازمه شرعيه نداريم. در بيوع لفظيه بين
حليت جميع تصرفات و مليت من اول الامر ملازمه شرعيه وجود دارد. اين ملازمه شرعيه از دو راه قابل اثبات است؛ 1.

اجماع، 2. عدم قول به انفاک. اجماع؛ يعن همه اجماع دارند بر اينه تا «بعت و اشتريت» گفته شد، مليت من اول الامر
مآيد. و «عدم القول بالانفاک»؛ يعن کس در بيوع لفظيه قائل به جدا شدن بين عقد و مليت نشده است. هيچ فقيه نفته:
عقد که بيايد، ي ماه، دو ماه بعد مليت ميايد، اما در معاطات قول به انفاك داريم، اجماع به مليت من اول الامر نداريم،

پس ملازمه شرعيه در معاطات وجود ندارد.

تطبيق

«ومما ذکر يظهر وجه التمس»، «مما ذکر»؛ يعن از بيان استدلال به آيه «احل اله الْبيع»، وجه تمس به «قوله تعال، ا انْ
تَونَ تجارةً عن تَراضٍ» روشن شد. براي بيان تمس به اين آيه، بايد فراز «لا تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل»، به آن ضميمه شود.

مراد از «اکل»، خوردن نيست، اينه مگويند: فلان حق فلان را خورد، يعن تصرف عدوان کرد. «لا تأکلوا»، يعن «لا
تتصرفوا»، در اموالتان از راه باطل تصرف ننيد، تنها راه که متوانيد تصرف کنيد، «تجارةً عن تَراضٍ» است. براي استدلال،

بايد سه مقدمهاي که در استدلال به آيه «حل» بود آورده شود.

مقدمه اول: اگر «تجارةً عن تَراضٍ» باشد، همه تصرفات حلال است.

مقدمه دوم: بين حليت همه تصرفات و مليت ملازمه است.

مقدمه سوم: معاطات هم مصداق «تجارة عن تراض» است.

گويد: مردم بر مالشان مسلطند، «فلا دلالة فيه عل اموالهم»، اما حديث نبوي که م و اما قوله: الناس مسلطون عل»
المدع»، در آن دلالت بر مدعا نيست. شيخ مخواهد بفرمايد: بعض فقها به اين حديث استدلال کردند بر اينه معاطات مفيد

مليت است، اما اين استدلال ناتمام است. كيفيت استدلال آنان به اين صورت است كه مگويند: مفاد حديث اثبات هر نوع
سلطنت براي انسان نسبت به مالش است. ي از انواع سلطنت بر مال، تملي  از راه انشاء عمل و فعل است، پس معاطات

مفيد مليت است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


مرحوم شيخ در رد استدلال مفرمايد «لانّ عمومه»، يعن عموم حديث، به اعتبار انواع سلطنت است، يعن هر چيزي که در
عرف به آن سلطنت گفته شود. انسان متواند مالش را تملي کند، تملي ي سلطنت است، متواند مالش را بدهد به ديري

بهره برداري کند، متواند مالش را اجاره بدهد. اينها همه انواع سلطنت است.

«فهو انّما يجدي ف ما اذا ش ف انّ هذا النوع من السلطنة، ثابتة للمال»، آيا نوع از سلطنت براي مال ثابت است «و
،حق کنيم، آيا نسبت به اين کتابت يا نسبت به يم ه ثابت نيست؟ مثلا شام لا»؟، يا اين ،ماضية شرعاً» در «حق مال

متوان صلح كرد يا نه؟ ‐بنابر اينه بوييم حق هم مصداق براي مال است و عرفاً عنوان ماليت را دارد تا «عل اموالهم» بر آن
صدق كند‐ «الناس مسلطون» مگويد: بله متوان صلح كرد. اين سلطنت را نسبت به مال اثبات مکند. «اما اذا قطعنا»،

به غير کند، اين سلطنت «نافذةٌ ف ه مالش را تمليماله للغير»، مثل اين اگر قطع پيدا کرديم به «انّ سلطنة خاصة، کتملي
حقه، ماضيةٌ شرعاً»، يقين داريم اين سلطنت نافذ است و شرعاً امضا شده، «لن ش ف انّ هذا التملي الخاص»، آيا اين

تملي خاص، «هل يحصل بمجرد التعاط»، آيا با سبب معاطات حاصل مشود؟ «مع القصد»، يعن با قصد تملي، «ام لابد
من القول الدال عليه»، يا بايد قول که دال بر «قصد» است، همراهش باشد، «فلا»، يعن «فلا يجدي». در کتابها بايد دوتا «فلا»
باشد، «فلا»ي اول، يعن «فلا يجدي»، بعد مفرمايد: «فلا يجوز الاستدلال عل سببية المعاطاة ف الشريعة»، بعضها نتوانستند

معنا کنند، ي را اضافه دانستند. جاي كه ش داريم آيا شرعاً چيزي سببيت دارد يا ندارد؟ «فلا يجوز الاستدلال عل سببية
المعاطاة ف الشريعة». استدلال بر سببيت معاطات براي تملي در شريعت، به عموم «تسلط الناس عل اموالهم» جايز نيست.

كسان که اهل مراجعه به حواش هستند، محشين ي بحث مفصل دارند که مراد شيخ انصاري از انواع سلطنت چيست؟ آيا
نوع منطق را اراده کرده است؟ مرحوم سيد انواع سلطنت را طوري معنا کرده، مرحوم ايروان طور ديري، مرحوم نائين هم

به گونه ديري.

«و منه»، يعن از اين بيان كه حديث سلطنت مشرع اسباب نيست، «يظهر ايضاً عدم جواز التمس به»، تمس به اين حديث
نم شود بيع را انجام داد يا نه؟ کسم شود، آيا با صيغه فارس ء من شروط الصيغة». اگر شجائز نيست، «لما سيج

تواند بويد: بله، چون «الناس مسلطون عل اموالهم»، داريم. «وکيف کان»، حديث سلطنت دلالت داشته باشد يا نداشته باشد،
«فف الآيتين مع السيرة کفايةٌ»، دو آيه همراه سيره در اثبات مطلب کفايت است.

با «اللّهم الا ان يقال»، به هر سه دليل اشال م کنند، اول به آيتين اشال م كنند. «انّهما لا تدلان عل المل»، آيتين دلالت بر
،تصرفات متوقف بر مل جميع التصرفات»، بر جميع تصرفات، حت ه «وانّما تدلان علمن اول الامر»، ندارند، بل مل»

مثل بيع، وط و وصيت کردن، دلالت دارند. پس اشال اين بود كه آيتين مگويد: هر تصرف جائز است، اما اباحه جميع
وييم معاطات مثل بيع لفظکه ادعا اين است که ب ه اعم است، در حاليت من اول الامر نيست، بلتصرفات مستلزم مل

مليت من اول الامر مآورد.

«واباحة هذه التصرفات»، جواب از اشال مقدر است، اشال اين است که در بيع لفظ، براي حصول مليت، به همين آيتين
استدلال مشود. اگر در معاطات مليت بالاول الامر را نمآوردف پس بايد در مليت بيع لفظ هم نياورد، در حال که همه

معترفند تا «تاي» اشتريت در بيع لفظ تمام شد، مليت مآيد، «لقوله تعال احل اله الْبيع».

مرحوم شيخ جواب مدهد: آنجا هم اباحه است، ول ي ملازمه کنارش وجود دارد، «واباحة هذه التصرفات»، يعن همه
تصرفات، «انّما يستلزم المل»، يعن «مل من اول الامر»، «بالملازمة الشرعية»، بين اباحه همه تصرفات و مليت، ملازمه

وجود دارد، در حالكه اين ملازمه در معاطات نيست، «الحاصل»، اين ملازمه حاصل است «ف سائر المقامات»، «سائر
چه؟ يعن اک يعناک. انفري عدم قول به انفاجماع، دي در بيوع لفظيه. از دو راه حاصل است؛ ي المقامات»، يعن

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


انفاک عقد از مل. فقيه نيست كه بويد: اگر عقد لفظ محقق شد، بين عقد و مليت انفاک است. «دون المقام»، در مقام
اولا اجماع وجود ندارد، چرا؟ چون شش قول در معاطات بيان شد، وجود اقوال متعدد در ي مسئله دليل بر اين است که در آن

مسئله اجماع وجود ندارد. و ثانيا عدم قول به انفاک هم وجود ندارد، خيل از فقها گفتند اول اباحه مآيد و زمان که بخواهد
تصرف متوقف بر مل کند، مليت مآيد، لذا در اين فاصله زمان مليت نيست.

«دون المقام الذي لا يعلم ذل»، «ذل» يعن اجماع و عدم قول به انفاک، «منهم، حيث اطلق القائلون بعدم المل اباحة
التصرفات»، قائلين به عدم مل به صورت مطلق گفتهاند: هر تصرف جائز است. و اين اعم از اين است که مليت من اول

الامر باشد يا نباشد. «وصرح شهيد» در مسال، «بأنّ من اجاز المعاطاة، سوغ جميع التصرفات»، هر کس معاطات را اجازه
داده، همه تصرفات را تجويز کرده، «غايةالامر، انّه لابد من التزامهم بأنّ التصرف المتوقف عل المل»، بايد قائلين به اباحه
ملتزم شوند كه زمان تصرف متوقف بر مل، آناً ما، مال داخل در ملشان مشود و تصرف انجام مشود. کتاب را كه به

معاطات گرفتم، اگر بخواهم بفروشم، قبل از فروختن، قائلين به اباحه، مگويند: ي مليت ي لحظهاي مآيد، بعد بيع محقق
مشود. قائلين به اباحه ملتزم مشوند به اينه تصرف متوقف بر مل، کشف از سبق «المل عليه» م کند، قبل از تصرف

مليت مآيد آناً ما. اين التزام به اقتضای جمع بين ادله است، «فإنّ الجمع بين اباحة هذا التصرفات»، از طرف مگويند همه
تصرفات مباح است، «و بين توقفها عل المل»، از طرف دیر بعض از اين تصرفات، متوقف بر مل است، اين جمع

«يحصل بالتزام هذا المقدار»، به مقدار ي مليت آنا ما، قبل از تصرف، اما «ولا يتوقف عل الالتزام بالمل من اول الامر»،
توقف بر التزام مليت از اول ندارد، «ليقال»، غايت براي يتوقف است، يعن اگر توقف داشت گفته مشد «انّ مرجع هذه

الاباحه ايضاً إل التملي»، گفته م شد اين اباحه بازگشتش به تملي، يعن مليت من اول الامر است. اشال به آيتين اینجا
تمام م شود، پس آیتین نتوانست، مدعاي شیخ را اثبات کند.

مناقشه شیخ در دلالت سیره

مرحوم شیخ فرمود: سيره متشرعيه قائم است بر اينه متدینین، برخوردي که با مال معاطات مکنند، برخورد مليت است.
همانطور که اموال ديرشان يقيناً ملشان است، نسبت به آن وصيت مکنند، ورثهشان آن را از آنها ارث مبرند، به مال

معاطات هم چنین ناه دارند. سيره متشرعه اگر متصل به زمان معصوم باشد، يعن در این زمان، متيدنين اينطور بودند،
صدسال قبل هم همينطور، دويست سال قبل هم همينطور، تا زمان ائمه معصومين(عليهم السلام). اين سيره حجيت دارد. نته

فرق بين سيره شرعيه و سيره عقلائيه همين است، در سيره عقلائيه، اتصال به زمان معصوم لازم نيست. سيره عقلائيه فقط بايد
از طرف شارع مورد ردع و منع واقع نشده باشد.

شيخ مفرمايد: اين سيره شرعيه هم مانند آیتین ناکارآمد است، چرا؟ چون اگر متدينين ملتزم به رعايت قوانين دين باشند،
انسان يقين پيدا مکند، سيره متصل به زمان معصوم هم بوده است، در حالکه بسياري از متدينين، سيرههاي که در بينشان

وجود دارد، ناش از «قلّة المبالات ف الدين» است، نه ناش از التزام به دين.

تطبیق

«وأما ثبوت السيره و استمرارها»، اینه متدینین سیره دارند «عل التوريث»، مال معاطات به ارث برده مشود، «فه کسائر
سيراتهم»، مانند بقیه سيرههاي آنها است که متأسفانه ناش از مسامحه و قلت مبالات در دين است، سيرهاي که ناش از رعايت

قانون شرع باشد، نیست. مثلا در باب حلق لحيه، ي دليل لفظ محم معتبر که بويد تراشيدن ريش حرام است نداريم ‐
البته روايت وجود دارد که بعض‌ها به آن تمسك م كنند و بعضها مگويند ناكارآمد است‐ آنهاي که مگويند تراشيدن ريش



حرام است، اکثراً تمس مکنند به سيره، مگويند: متدينين مقيد بودند به عدم حلق لحيه. و اين متصل به زمان معصوم بوده و
اين ناش از رعايت قانون بوده، لذا حتماً ي دليل را از ائمه يا از اصحاب ائمه شنيدهاند ولو آن دليل به ما نرسيده است. اين

سيره كه بخاطر اهتمام متدينين است، دليليت دارد، اما سيرهاي که ناش از قلّت مبالات و مسامحه است، دليليت ندارد که
«مما لا يحص»، در عباداتشان، در معاملاتشان، بشمار است. در عباداتشان گاه اوقات رعايت بسياري از شروط را

نمکنند، در معاملات هم خيل از متدينين معامله ربوي انجام مدهند، در سياسات، يعن اموري که مربوط به اجتماعشان
.«است هم همينطور،«کما لا يخف

اشال به مناقشه شيخ در آيتين وجواب شيخ

«ودعوي»، اين «ودعوي» مناسب بود قبل از «وأما السيره و اما ثبوت السيره» بيان شود، چون عبارت است که ربط به سيره
ندارد، بله مربوط به آيتين است. مرحوم سيد هم در حاشيه فرمودند که مناسب بود اين دعوي قبل از «واما ثبوت السيره» بيان

شود.

«و دعوی»، بيان ي اشال و جواب از آن است. اشال چيست؟ مدّع ادعا مکند: کسان که قائل به اباحه تصرف شدند،
اگر قائل به اباحه جميع تصرفات شده باشند، اشال مرحوم شيخ وارد است. شيخ فرموده بود: اگر قائل به اباحه جميع

تصرفات شده باشند، اباحه جميع تصرفات اعم است از مليت من اول الامر. مستشل مگويد: اصلا موضوعش منتف است،
معلوم نيست که قائل به اباحه، به اباحه جميع تصرفات قائل باشد، لذا قول قائل اباحه را كنار مگذاريم، ما هستيم و آيتين.

آيتين همه تصرفات را مباح مکند، در بيوع لفظيه بين جميع اباحه تصرفات و مليت، ملازمه است، اينجا هم به چنين
ملازمهاي اعتراف كنيد.

مرحوم شيخ همان جواب را ترار مکند، م فرمايد ولو از آيتين بخواهيم استفاده کنيم، اما براي ملازمه در بيع لفظ اجماع
داريم، اما در معاطات اين اجماع را نداريم.

تطبیق

«و دعوی: أنّه لم يعلم من القائل به الاباحة، جواز مثل هذه التصرفات المتوقفة عل المل»، کس ادعا م کند که کلام شما که
گفتید: قائل به اباحه، همه تصرفات را مباح مداند، اما اين اعم از مليت من اول الامر است، صحیح نیست، چون  موضوعش
منتف است، معلوم نيست که قائل به اباحه همه تصرفات باشند، «کما يظهر» از مح حواش شهيد بر قواعد، «من منع اخراج
المأخود بالمعاطاة»، شهيد فرمود: مال معاطات را به عنوان خمس، زکات، «ثمن الهدی» نمتوان داد. «هدي» همان قربان در

حج است، در باب حج، قربان را بايد مال باشيد تا ذبح از طرف شما واقع شود.

ح الشيخ بالأخير»، يعنالمأخوذة بالمعاطاة»، «وقد صر» ء الجارية»، جاریهای که «المأخوذة بها»، يعنو عدم جواز وط»
همين عدم جواز وط جاريه، در معاطات هدايا. شيخ فرمود: اگر جاريهاي را معاطات هديه کرد، گيرنده حق وط او را ندارد،
پس معلوم مشود قائلين به اباحه، قائل به جواز جميع تصرفات، حت تصرفات متوقف بر مل نيستند. بنابراین باید قول قائل

به اباحه را کنار گذاشت، «فيتوجه التمس حينئذ بعموم الآيه». و به عموم آيه تمس کنيم، «عل جوازها»، جواز جميع
تصرفات، «فيثبت المل»، مليت ثابت م شود.

«مدفوعةٌ» خبر «دعوی» است. شيخ مفرمايد: اين ادعا «مدفوعةٌ، بأنّه وان لم يثبت ذل» که قائل به اباحه، همه تصرفات را



مباح بداند، «الا انّه»، ي اجماع در معاطات نداريم. «لم يثبت انّ کل من قال باباحة جميع هذه التصرفات قال بالمل من اول
الامر»، اجماع نداریم که هر کس قائل به اباحه جميع تصرفات است، ملازمه با مليت من اول الامر را قائل باشد، «فيجوز
للفقيه حينئذٍ»، حالا که اين اجماع را نداريم، فقيه متواند ملتزم شود «باباحه جميع هذه التصرفات»، بويد: وقت معاطات

آمد، همه تصرفات مباح است، اما مليت لحظه‌اي که بخواهد تصرف متوقف بر مل کند حاصل م شود. «مع التزام حصول
المل عند التصرف المتوقف عل المل، لا من اول الامر»، اما مليت از ابتدا نيست.

تمس شیخ به سه راه جدید برای اثبات مختار

مرحوم شيخ بعد از اشال به آیتین و سیره، مجدداً سه راه جديد بيان مکنند بر اين که معاطات مفيد مليت است؛

راه اول: از آنچه سابقا درباره آیه «احل اله الْبيع»، گفتيم که ظهور در حليت تليفيه دارد، دست بر م داريم و م گوييم:
متبادر از حليت، حليت وضعيه است. حليت وضعيه يعن صحت، لذا به آن مقدمات پنجگانه که سابقا بیان شد، دير نياز

نداريم. نه نياز به تقدير «جميع التصرفات» داريم و نه نياز به ملازمه. «احل» يعن بيع صحيح است، هر آنچه مردم به آن بيع
مگويند، صحیح است. مردم به معاطات بيع مگويند، پس معاطات هم صحيح است. اکثريت فقهاء معاصر همين نظريه را

دارند.

چه غير لفظ گويد: هبه و اجاره، چه لفظداريم که اطلاقشان م راه دوم: اجماع مرکب است. در باب هبه و اجاره، روايات
اجماع مرکب داريم که هر فقيه شود. از طرف صحیح است. اطلاق آن روايات، معاطات در هبه و اجاره را نیز شامل م

معاطات را مفيد مليت در هبه و اجاره مداند، در بيع هم مداند. و هر فقيه که معاطات در بيع را مفيد مليت نمداند، در
هبه و اجاره هم مفيد مليت نمداند.

راه سوم: اگر مليت من اول الامر را قائل نشويم و بوييم دونفر که معاطات کنند، اول اباحه مآيد و زمان که بخواهند تصرف
متوقف بر مل انجام دهند، مليت مآيد، مطلب است که متفقّه، يعن کس که خودش را به فقاهت زده است هم نمتواند به
آن ملتزم شود، تا چه رسد به کس که فقيه باشد. به همین جهت است که مرحوم کاشف الغطا فرموده که اين نظريه(معاطات

اول اباحه بياورد، بعد مليت بيايد) مستلزم تأسيس هشت قاعده جديد در فقه است، به عبارت دیر مستلزم تأسيس فقه جديدي
است.

تطبیق

«فالأول حينئذٍ»، حالا که آيتين اشال دارد و سيره هم اشال دارد، سه دليل دير بیان م کنیم براي اينه معاطات مفيد
مليت است:

1ـ «التمس ف المطلب»، مطلب يعن تملي من اول الامر، «بأنّ المتبادر عرفاً من حل البيع»، در آيه «احل اله الْبيع»،
«صحته شرعاً»، صحت همان حم وضع است. ‐خوب دقت کنيد تا از لابلاي اين فرمايشات شيخ، روش اجتهادي را ياد

بيريد‐ شيخ سابقاً فرمود: اگر حليت را تليفيه معنا کنيم، از مقدمه دوم و سوم و چهارم بنياز نيستیم، اما اگر وضعيه معنا
کنيم، از آنها بنیازیم. «احل اله الْبيع»، يعن هر چيزي که مردم  بيع مگويند، صحیح است. مردم به معاطات بيع مگويند،

پس معاطات صحیح است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


«هذا»، دليل دوم است، «مع امان اثبات صحة المعاطاة ف الهبه والاجاره ببعض إطلاقاتهما»، يعن اطلاقات که در روايات
هبه و اجاره است. روایات هبه و اجاره گفتهاند: هبه و اجاره هم با لفظ واقع مشود هم با معاطات. «وتتميمه ف البيع بالاجماع

المرکب»، اگر معاطات در هبه و اجاره مفيد مليت است، به اجماع مرکب مگوييم در بيع هم مفيد مليت است. اجماع
مرکب يعن چه؟ يعن فقيه نداريم که بين آنها فرق گذاشته باشد، هر فقيه که معاطات در هبه و اجاره را مفيد مليت مداند،
معاطات در بيع را هم مفيد مليت مداند و بالعس، هر فقيه که معاطات در بيع را مفيد مليت نمداند، در هبه و اجاره هم

نمداند.
«هذا مع انّ ما ذکر: من انّ للفقيه»، اين دليل سوم است که إنشاءله فردا توضيحش خواهد آمد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


