
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » بیع »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

بيع ـ ماسب
جلسه 12 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اقوال در معاطات

«إذا عرفت ما ذكرنا، فالأقوال ف المعاطاة عل ما يساعده ظواهر كلماتهم ستّة»

بعد از اينه روشن شد محل نزاع در معاطات در موردي است که متعاطيين قصد تملي دارند، اقوال فقها بنابر آنچه ظاهر
کلماتشان است، شش قول م باشد که البته ي قول از اين شش قول را مرحوم شيخ به عنوان ي از اقوال معاطات به حساب

نم آورند.

قول اول: معاطات مفيد لزوم است مطلقا، «مطلقا» در مقابل تفصيل قول بعدي است، قائل قول اول مرحوم مفيد است، البته از
عبارت که مرحوم علامه در تذکره دارد، استفاده م شود که اين قول قائل دارد.

قول دوم: معاطات مفيد لزوم است اما مشروط به اينه آنچه که دال بر تراض است يا آنچه که دال بر معامله است لفظ باشد.
شيخ مفرمايد اين قول را نمتوان از اقوال معاطات به حساب آورد. اين قول مربوط به نزاع ديري است که آيا در «بيع به
صيغه» که افاده لزوم مکند، لفظ خاص و صيغه خاص معتبر است يا هر لفظ که دال بر تراض يا دال بر معامله باشد،

کفايت مکند. در بيع به صيغه که مفيد لزوم است، مشهور مگويند: صيغه خاص لازم دارد، در مقابل مشهور عدهاي مگويند:
اگر لفظ دال بر تراض يا لفظ دال بر معامله در بين باشد، هر لفظ باشد، در لزوم معامله کفايت مکند.

قول سوم: محقق ثان قائل است که معاطات مفيد مليت جائزه است.

.تصرفات متوقف بر مل اباحه جميع تصرفات، حت قول چهارم: معاطات مفيد اباحه مطلقه است، يعن

قول پنجم: معاطات مفيد اباحه است، اما نه اباحه مطلقه، بله اباحه آن تصرفات که متوقف بر مل نيست.

قول ششم: معاطات ي معامله فاسده است، ي بيع فاسد است.

اين شش قول است که شيخ در اينجا نقل مکند، اما غير از اين شش قول در محل خودش بعض از اقوال دير را هم بيان
کرده‌اند، مثلا گفتهاند: معاطات ي معامله صحيحه مستقله است نه بيع است و نه صلح است و نه اجاره. بعد از بيان اين شش

قول مفرمايند مشهور بين فقها اين است که معاطات افاده مليت ندارد و تا زمان مرحوم محقق ثان، عبارت فقها را تتبع
همه قائل به اباحه بودند. فقط ي است. قبل از محقق ثان ه معاطات مفيد ملرا نیافتیم که قائل شود به اين کرديم، اما فقيه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1657
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


عبارت مرحوم علامه در کتاب تحرير دارد که ابتداء از آن استفاده مشود که در زمان مرحوم علامه، افرادي معاطات را مفيد
مليت غير لازمه مدانستند. شيخ عبارت علامه را بيان مکند و بعداً ي قرينهاي از خود عبارت علامه م آورند که دلالت

دارد بر اينه مرادشان، همان اباحه مجرده است و مراد مليت نيست. در تطبيق عبارت علامه را توضيح م دهيم و مراد
مرحوم شيخ را روشن م کنيم.

مختار مرحوم شیخ و ادله ایشان

بعد از بيان اين مطالب شيخ مفرمايد: مختار ما، نظر محقق ثان است، معاطات مفيد مليت است. سه دليل براي اين نظريه
بيان مکنند و بعداً در آنها خدشه مکنند سپس در همين خدشهها، دوباره خدشه م‌کنند و در نهايت بعد از ي، دو صفحه،

نظريه محقق ثان را م پذیرند که معاطات مفيد اباحه تصرف نيست، بله معاطات مفيد مليت است. اما آن سه دلیل عبارتند
از:

دليل اول: سيره. دو گونه سيره داريم؛ 1. سيره عقلائيه 2. سيره متشرعه ‐ در اصول خواندهايد بين اين دو فرق اساس وجود
دارد‐ مقصود شيخ از «سيره»، سيره متشرعه است، م فرمايد: مردم متشرع، وقت معامله معاطات انجام م دهند، با آنچه به

دست م آورند، برخورد مليت مکنند، همانطور که به مل خودشان را وصيت م‌کنند، به مال که در اثر معاطات بدست
م آورند هم وصيت م‌کنند. همانطور که ورثه از مل آنها ارث مبرد، اگر ميت قبل از مردن، مال را با معاطات بدست

آورده باشد، ورثه متدين آن مال را جزء ترکه او قرار م دهند، و به ارث مبرند.

دليل دوم: «عموم احل اله الْبيع» که دليل بسيار مهم است. (آيه شريفه «احل اله الْبيع» سه کلمه است که شايد بشود حدود
500 صفحه پيرامون آن از کلمات فقها مطلب جمع کرد). مرحوم شيخ مفرمايد: عموم اين آيه دلالت دارد بر اينه معاطات

مفيد مليت است. براي اينه اين مدعا را اثبات کنند، بايد پنج مقدمه بيان کرد،

مقدمه اول: مراد از «احل» در آيه شريفه، حليت تليفيه است، حليت تليف، يعن جائز است، مباح است.

مقدمه دوم: مراد از کلمه «بيع» در آيه، مبيع است، بيع يعن آن مبيع که انسان به واسطه «بيع» بدست مآورد.

مقدمه سوم: جمیع التصرفات را در تقدير م گيريم. وقت مگوييم خدا بیع یعن مبیع را حلال کرد، مبیع را جایز کرد، چه
چيزي از مبيع را جائز کرده است؟ بايد کلمه «جميع التصرفات»، در تقدير گرفته شود، یعن جميع تصرفات در مبيع جايز

است.

مقدمه چهارم: بين حليت جميع تصرفات و مليت، ملازمه شرعيه است، يعن هر جا گفتند جميع تصرفات در اين مال برای
شما حلال است، معنايش اين است که شرعاً آن مال مل شماست.

مقدمه پنجم: معاطات، مصداق از بيع است.

اين پنج مقدمه را که کنار هم بذاريم، معنايش اين است که با معاطات، جميع تصرفات حلال مشود و گفتيم بين حليت جميع
تصرفات و مليت، ملازمه شرعيه وجود دارد، پس مدعا ثابت م شود. مدعا این بود که: معاطات مفيد مليت است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


مناقشه در برخ مقدمات استدلال شیخ

مرحوم شيخ مفرمايد: بعض ها در مقدمه پنجم مناقشه کردند که قبول نداريم معاطات بيع باشد، مثلا ابن زهره در کتاب
«غنيه» ادعاي اجماع کرده که معاطات بيع نيست، لذا اگر مقدمه پنجم خراب شود، دير اساس استدلال به اين آيه شريفه از بين

مرود.

مرحوم شيخ جواب مدهند: اولا این اشال، مابره است، وقت به عرف مراجعه مکنيم، عرف معاطات را بيع مداند، لذا
اينه بوييم معاطات بيع نيست، حرف زور و بلادليل است و ثانيا عبارت ابن زهره که مگويد: معاطات بيع نيست، مقصودش

اين نيست که حقيقت بيع را ندارد، بله مقصودش اين است که بيع لازم نيست والا ابن زهره هم معاطات را بيع مداند.

در مقابل استدلال شيخ، بعض اشال کردند که «حلّيت» مستفاد از «أحل»، تليفيه نيست، بله مراد حليت وضعيه است،
حليت وضعيه يعن صحت.

در رسائل فرق بين حم تليف و حم وضع را چنین بیان کرده که حم تليف آن است که دائر مدار ثواب و عقاب است اما
حم وضع اينطور نيست، وقت گفته م شود: اين نماز  باطل است، یعن حم وضعاش باطل است. بطلان ي  از احام
وضعيه است، يعن دوباره باید اعاده شود. مسئله ثواب و عقاب مطرح نيست. «احل اله الْبيع»، يعن بيع صحيح است. شيخ

ليفم تم» مسلماً حه الربا»، «حرم البه دو دليل؛ دليل اول: در دنباله آيه آمده «حر «لفرمايد: اين فرمايش «محل تأمم
است به قرينه مقابله، «أحل» بايد حم تليف باشد. دلیل دوم: استعمال حليت در حليت وضعيه، خلاف ظاهر است. حليت

ابتداء باید در حليت تليفيه استعمال شود، استعمالش در حليت وضعيه خلاف ظاهر است.

اين خلاصه استدلال به اين آيه شريفه بر اينه معاطات مفيد مليت است، پنج مقدمه را بايد اثبات کنيم تا به اين نتيجه برسيم که
معاطات مفيد مليت است.

تطبیق

«اذا عرفت ما ذکرنا»، «ما ذکرنا»، يعن اینه محل نزاع در معاطات است که طرفين قصد تملي دارند، «فالاقوال ف المعاطاة
عل ما يساعده ظواهر کلماتهم»، اقوال بنابر آنچه که از ظاهر کلمات استفاده م‌شود «ستّة». «ما يساعده ظواهر»، معنايش اين

است که تصريح به اين اقوال وجود ندارد، بله ظاهر عباراتشان دلالت دارد.

قول اول: «اللزوم مطلقا»، «مطلقا»، يعن چه دال بر تراض، لفظ باشد چه لفظ نباشد. «کما هو ظاهر عن المفيد»، شيخ مفيد
«و يف ف وجود القائل به، قول العلامه»، مرحوم شیخ «يف» را براي اين مآورند که اگر کس در عبارت شيخ مفيد خدشه

کند که ظهور ندارد، از راه ديري براي شما قائل مآوريم. در وجود قائل به اين قول، قول علامه در تذکره کفايت مکند، علامه
فرموده: «الاشهر عندنا انّه لابد من الصيغه»، «عندنا»، یعن «عند الاماميه»، مشهور این است که بيع نياز به صيغه دارد. در

مقابل «اشهر» مشهور است، يعن مشهور مگويند: بيع نياز به صيغه ندارد. اگر بيع نياز به صيغه نداشت يعن بيع بدون صيغه
که معاطات است هم مفيد مليت لازمه است.

قول دوم: «واللزوم، اما بشرط کون الدال عل التراض أو المعاملة لفظاً»، به شرط که دال بر تراض يا معامله لفظ باشد.
«ح عن بعض معاصر الشهيد الثان و بعض متأخر المحدثين»، مراد از «بعض»، مرحوم شيخ يوسف بحران در کتاب

«حدائق» است. به این نته دقت فرماييد که چه فرق بين دال عل التراض يا دال عل المعامله وجود دارد؟ چرا «أو» در اينجا

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


آورده شده است؟ «أو» براي اين است که در باب معاطات دو مبنا وجود دارد، ي مبنا اين است که در معاطات مطلق
التراض کاف است و موضوع است که محقق معاطات است، مبناي دوم اين است که مجرد تراض کاف نيست بايد قصد
معامله هم باشد. با اين قول اشاره مکند به اینه اگر دال بر تراض لفظ باشد يا دال بر قصد معامله لفظ باشد، اين معاطات

مفيد مليت لازمه است. شيخ مفرمايد: «لن ف عدّ هذا من الاقوال ف المعاطاة تأمل واشال». وجه تأمل این است که اين
نظريه اصلا ربط به معاطات ندارد، بله مربوط به نزاع دير است و آن نزاع اين است آيا در «بيع به صيغه»، صيغه خاص

معتبر است يا مطلق اللفظ کفايت م کند؟ نزاع در غير بيع معاطات است.

که قائل به اباحه است. محقق ثان و نسبت داده به هر کس «يت غير لازمه است، «ذهب اليه المحقق الثانقول سوم: مل
فرمود: هر کس مگويد: اباحه مرادش مليت جائزه است. «وف النسبة ما عرفت». قبلا در این نسبت اشال کرديم.

قول چهارم: «و عدم المل»، مل نباشد، «مع اباحة جميع التصرفات»، حت تصرفات متوقف بر مل، کما اينه اين قول
«ظاهر عبائر کثير»، ظاهر عبارتهاي زيادي است، بله «ذکر ف المسال»، شهيد ثان «أنّ کل من قال بالاباحة»، هر کس که

قائل به اباحه است، «يصوغ»، يعن يجوز «جميع التصرفات».

قول پنجم: اباحه است، اما اباحه تصرفات که متوقف بر مل نباشد، «و اباحة ما لا يتوقف عل المل وهو الظاهر من اللام
المتقدم عن حواش الشهيد»، ظاهر از کلام در حواش شهيد بر قواعد که گذشت. «وهو المناسب لما حينا عن الشيخ»، اين

قول مناسب با آن نظريه اي است که از شيخ طوس حايت کرديم، «ف اهداء الجارية من دون ايجاب و قبول»، اگر مولا
جاريهاي را  بدون ايجاب و قبول هديه معاطات کرد، گيرنده حق وط او را ندارد. تصرف متوقف بر مل در آن جائز نيست.

قول ششم: «والقول بعدم اباحة التصرف مطلقا»، معاطات ي بيع فاسد است، ي معامله فاسده است، اباحه مطلقا تصرف
نم‌آورد، «مطلقا»، يعن نه تصرفات متوقف بر مل نه غير متوقف. «نُسب ال ظاهر النهايه»، به مرحوم علامه در نهايه، «لن

ثبت رجوعه عنه ف غيرها»، ول رجوع علامه از اين قول، در غیر کتاب نهایه، یعن«مختلف» روشن شده است.

به ال نيست، «بل لم نجد قائلا گويند: معاطات مفيد ملبالمعاطاة». مشهور م والمشهور بين علمائنا عدم ثبوت المل»
محقق ثان ،«ذل شده، قائل نداريم. «ولن يقتصر عل که قائل به مل الذي قال به»، تا زمان محقق ثان زمان المحقق الثان

اکتفا نرده «عل ذل»، يعن بر مجرد ابراز  نظريه خودش؛ بله «حت نسبه ال الاصحاب»،  گفته فقها هم همين نظريه را
دارند و قائل به ملیت شدهاند.

«لم نجد» به قرینه عبارت «عل ما يساعده ظواهر کلماتهم»، یعن کس که تصريح کرده باشد را نیافتم، اما با قطع نظر از
تصريح، از ظاهر بعض عبارات مثل عبارت شیخ مفيد یا عبارت علامه ملیت اعم از لزوم استفاده م شود. «نعم ربما يوهمه

ظاهر عبارة التحرير». ظاهر عبارت تحرير، قول به مل را اشعار دارد. مرحوم علامه در تحرير که قبل از محقق ثان است،
ل؛ بل لحيث قال فيه: الاقوی انّ المعاطاة غير لازمة»، عبارت علامه را خوب دقت کنيد علامه فرموده «المعاطاة غير لازمة»

منهما فسخ المعاوضه»، هر کدام متوانند معاوضه را فسخ کنند. «ما دامت العين باقية». مادام که عين مال باق است،
متواند رجوع کند و آن را بيرد. «فإن تلفت»، اگر عين تلف شود «لزم»، اين معامله  لازم م شود.

بعضها گفتند عبارت علامه  بالاتر از اشعار است، حت مفرمايد: «المعاطاة غير لازمة»، غير لازمه يعن مليت هست، اما
اليه ف کلام علامه. «ولذا نسب ذل «داند. «انته يت ميت غير لازمه، پس مرحوم علامه، معاطات را مفيد ململ

المسال»، قول به مليت نسبت داده شده «اليه»، به علامه در کتاب مسال. شيخ انصاري مفرمايند: مرحوم علامه بعد از
اين، عبارت دارد که قرينه مشود بر  اينه مرادش مليت نيست، «لن قوله» قول علامه بعد از اين عبارت که فرموده «ولا



يحرم عل کل منهما الانتفاع بما قبض، بخلاف البيع الفاسد»، حرام نيست «عل کل منهما»، بر هر کدام ي از متعاطيين، انتفاع
به آنچه که قبض مکند، متواند انتفاع ببرد، «بخلاف البيع الفاسد» که انتفاع در آن حرام است، «ظاهر ف انّ مراده مجرد

يت باشد، در باب «بيع به صيغه»، هيچ فقيهيت. اگر ملالانتفاع». ظهور در اين دارد که مراد علامه مجرد انتفاع است، نه مل
نمگويد که بعد از اينه بيع انجام شد، بر هيچدام تصرف در آن مال و انتفاع به آن حرام است، گفتن چنين مطلب در باب

بيع، لغو است، چون معلوم است بيع موجب نقل و انتقال است، وقت هم نقل و انتقال شد، معنايش اين است که متواند تصرف
کند.در «بيع به صيغه» هيچ وقت گفته نم شود: انتفاع بعد از بيع حرام نيست، اما اينه علامه در اينجا گفته «ولا يحرم

الانتفاع»، معنايش اين است که معاطات را مفيد مليت نمداند، بله بويد فقط انتفاع جاير است. انتفاع اعم از مليت است.
انتفاع فرع مليت نيست، بله اعم است، در عاريه، عاريهگيرنده متواند استفاده ببرد، در حال که مال نيست. «إذ لا معنا

لهذه العبارة‌ بعد الحم بالمل»، بعد از حم به مل، دير اين عبارت معناي ندارد. «و اما قوله والاقوي»، سوال پيش م آيد
پس چرا فرمود: اقوي اين است که معاطات غير لازم است، «فهو اشارة ال خلاف المفيد»، شيخ مفيد مخالفت کرده و سنها
هم مخالفت کردند و قائل به لزوم شدند.اين که مگويد: «الاقوي أن المعاطاة غير لازمة»، درصدد رد كردن نظريه آنها است، نه

اينه بخواهد بويد مليت هست، اما غير لازمه است.

اشال مقدّر و جواب آن

ممن است مستشل بويد: در عبارت علامه سه کلمه وجود دارد كه با مليت سازگاري دارد، نه با اباحه. ي کلمه
«معاوضه» است معاوضه در جاي است که نقل و انتقال و تملي تحقق پيدا کرده باشد.

دوم کلمه «فسخ» است، در جاي که مال از مل بايع به ديري منتقل شده باشد، بايع متواند فسخ کند، فسخ يعن اين مال  را
از مل مشتري برگرداند به مل خودش، اما جاي که اباحه تصرف است، فسخ معنا ندارد. ميوه را جلوي مهمان بذاريد، با

همين عملتان مباح کرديد که مهمان در اين ميوه تصرف کند، حالا اگر پشيمان شويد، ظرف ميوه را برمداريد، آيا اينجا اطلاق
مکنند که شما فسخ کرديد؟

کلمه سوم، کلمه «لزوم» است، لزوم ي از اقسام مل است، «المل اما لازم واما جائز». اين سه کلمه قرينه است بر اينه
مراد علامه مليت است.

مرحوم شيخ جواب مدهند: اين سه کلمه در جاي که قصد تملي هم باشد، صحيح است، جاي که قصد تملي است مشود
گفت معاوضه، جاي که قصد تملي است ولو تملي هم محقق نشود مشود گفت فسخ و همچنين مسئله لزوم، «واطلاق

المعاوضه عليها»، جواب از اين اشال مقدر است، اطلاق معاوضه بر معاطات «باعتبار ما قصده المتعاطيان»، که متعاطيان
لشود، چون علامه گفت: «ل کند، بر آن اطلاق فسخ مه رد مالرد»، اين کردند وهمچنين «اطلاق الفسخ عل قصد تملي

منهما، فسخٌ المعاوضه»، اين هم «بهذا الاعتبار ايضا»، يعن به اعتبار اينه قصد تملي وجود دارد «وکذا اللزوم»، لزوم هم به
همين اعتبار است که قصد تملي کردند. «ويؤيد ما ذکرنا»، «ما ذکرنا»، يعن مراد علامه از اين عبارت، مليت نيست. مؤيد

و بله «بل يدل»، بالاتر از مؤيد دليل م آورند، «انّ الظاهر من عبارة التحرير، ف باب الهبه». علامه در کتاب تحرير در قسمت
هبه فرموده: «توقفها عل الايجاب والقبول»، هبه متوقف بر ايجاب و قبول است. «ثم قال العلامه، وهل يستغن عن الايجاب

از ايجاب وقبول است، «الاقرب عدمه»، فرموده نه آنجا هم مستغن ري، مستغنهدية الاطعمه»، آيا هديه طعام به دي والقبول ف
از ايجاب و قبول نيست.

«نعم يباح التصرف»، در هديه اطعمه، اگر ايجاب و قبول نباشد، فقط براي گيرنده اباحه تصرف ثابت است، آن هم «بشاهد
الحال»، يعن به قرينه حاليه. طعام که ممن است دوساعت دير از بين برود را به ديري م دهد، قرينه مشود بر اينه



متواند در آن تصرف کند. پس اينجا که ايجاب و قبول نيست، فرموده اباحه تصرف است. «انته» کلام علامه در  تحرير «و
صرح بذل»، بذل يعن به توقف بر ايجاب و قبول در هديه. «فإذا» استدلال شيخ انصاري است. شيخ مگويد: اگر در هبه يا
است. چرا؟ چون در نظر شارع بيع از اهميت خاص آيد، در بيع به طريق اوليت نمگويد تا ايجاب و قبول نيايد، ملهديه م
برخوردار است، هبه و همچنين هديه سهل المؤنه هستند، از عقود جائزه هم هستند، اگر براي عقود جائزه گفته شود: تا ايجاب و
قبول نيايد مليت نم آيد، در بيع به طريق اول، «فإذا لم يقل ف الهبه بصحة المعاطاة»، اگر معاطات را در هبه جاري نداند،

،يت است. «وذهب جماعةٌ تبعاً للمحقق ثانويد مفيد ملونه معاطات را در بيع صحيح بداند و بالبيع»، چ يف يقول بها فف»
ال حصول المل»، «وذهب»، در مقابل «والمشهور بين علمائنا» است. جماعت گفتهاند که معاطات مفيد مليت است، شيخ
انصاري مفرمايد: «ولا يخلوا عن قوة»، ي خط بشيد و بنويسيد اين فتواي شيخ در باب معاطات است که معاطات را مفيد

مليت مداند. به سه دليل:

1ـ «للسيرة المستمره عل المعاملة المأخوذ بالمعاطاة معاملة المل ف التصرف فيه»، سيره متشرعه بر اين است که با مال
معاطات برخورد م كنند، به نحو برخورد مل که در آن تصرف مکنند، يعن همانطور که در مل شخص خودشان تصرف

بيع، تصرف عتق، تمام تصرفات را انجام مدهند، با مال که با معاطات هم مگيرند، همان تصرفات را انجام مدهند،
«بالعتق والبيع والوط والإيصاء»، به همين مال که به معاطات خريدند، وصيت مکنند، «و توريثه»، آن را به ارث م برند «و

.«من آثار المل غير ذل

2- «و يدل عليه ايضا، عموم قوله تعال: و احل اله البيع»، عموم آيه دلالت دارد بر اينه معاطات مفيد مليت است. بايد پنج
مقدمه را کنار هم بذاريم تا به اين نتيجه برسيم؛

مقدمه اول: «حيث انّه يدل عل الحلّية»، يعن «أحل» را به «احل تليف» معنا کنيم. حليت تليف يعن همان اباحه.

مقدم دوم: ‐شيخ به اين مقدمه تصريح نفرموده‐ بيع در آيه شريفه بايد به مبيع معنا شود.

مقدمه سوم: بين «احل» و بين «بيع» بايد تقديري گرفته شود. مبيع مباح است يعن چه؟ يعن جميع تصرفات. حليت جميع
تصرفات مترتب بر بيع.

مقدمه چهارم: ‐مقدمه چهارم و پنجم را شيخ بيان نرده است‐ بين حليت جميع تصرفات و بين مليت، ملازمه شرعيه وجود
دارد.

مقدمه پنجم: معاطات را هم بيع م دانيم.

«بل قد يقال»، «قد يقال» در مقابل مقدمه اول است، مگويد حليت را، حليت وضعيه معنا کنيم، «بأنّ الآيه، دالّةٌ عرفاً
بالمطابقة عل صحة البيع، لا مجرد حم تليف»، يعن «احل»، حليت وضعيه است، يعن صحت. «احل»  اگر تليف گرفته
شود، صحت بيع معاطات  مدلول التزام آيه مشود. اگر وضع گرفته شود، صحت بيع معاطات، مدلول مطابق آيه شريفه

مشود. «لنّه محل تأمل»، اين محل اشال است. در وجه تأمل دو مطلب بيان شد، 1. قرينه مقابله، دنباله آيه آمده «حرم» كه
تليف است، پس «أحل» هم بايد تليف باشد. 2. استعمال «أحل» در حليت وضعيه، خلاف ظاهر است.

بعض ها در مقدمه پنجم اشال کردند، «واما منع صدق البيع عليه»، کس بويد: به معاطات، بيع نمگويند، «فمابرةٌ»،
حرف زور و بلا دليل است، عرف معاطات را بيع مداند. و اينه ابن زهره ادعاي اجماع کرده که معاطات بيع نيست «وأما

دعوي الاجماع» در کلام بعض از فقها «عل عدم کون المعاطاة بيعاً»، مثل ابن زهره در کتاب «غنيه»، مراد اين است كه بيع



لازم نيست، نه اينه حقيقت بيع را ندارد، «فمرادهم بالبيع المعاملة اللازمة الت ه احدي العقود». شاهدي هم م آورند؛ «ولذا
صرح» خود ابن زهره در «غنيه»، «بون الايجاب والقبول من شرائط صحة البيع»، ابن زهره گفته: ايجاب و قبول از شرائط
صحت بيع است. محشين در اينه اين مطلب چونه شاهد شيخ مشود، نزاع دارند، بعضها مثل مرحوم سيد در حاشيه و

بعض دير مگويند: عبارت که به عنوان شاهد آورده شده، شاهد بر عس مراد شيخ است، نه شاهد بر مرادش، چون ابن زهره
گفته: ايجاب و قبول از شرائط صحت بيع است، پس اگر هم گفته شود بيع براي صحيح وضع شده، براي اين است که معاطات
بيع نيست. اما چيزي که به ذهن مرسد و اشال محشين هم دفع م شود، اين است كه «من شرائط صحة البيع»، يعن «لا من

شرائط حقيقة البيع»، اول کتاب البيع گذشت كه شرائط دو گونه است؛ شرط ماهيت بيع و شرط صحت بيع، شيخ انصاري
منظورش همين است، مگويد: ابن زهره ايجاب و قبول را از شرائط صحت قرار داده نه از شرائط ماهيت، پس در جاي که
ايجاب و قبول نيست، ماهيت بيع و حقيقت بيع هست، «ولذا صرح ف الغنيه»، به اينه ايجاب و قبول از شرائط صحت بيع

ن است گفته شود، بر فرض از شرائط حقيقت بيع بشود يا از شرائط صحت بشود، اما وقتاست، نه از شرائط حقيقت بيع. مم
صحيح نشد، بيع نيست، بيع فاسد را بزرگان بيع نمدانند. شيخ انصاري م‌گويد: «ودعوي انّ البيع الفاسد، عندهم ليس بيعا»،

بوييد بيع فاسد بيع نيست، «قد عرفت الحال فيها»، سابقاً گفتيم: الفاظ معاملات براي اعم وضع شده و فقها بيع فاسد را بيع
مدانند، م‌گويند بيع هست، اما فاسد است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


