
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » بیع »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

بيع ـ ماسب
جلسه 4 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«نعم، هو متضمن للتمليك إذا تعلّق بعين، لا أنّه نفسه.و الذي يدلّك عل هذا: أنّ الصلح قد يتعلّق بالمال عيناً أو منفعة، فيفيد
التمليك. و قد يتعلّق بالانتفاع به، فيفيد فائدة العارية».

اشال پنجم بر تعريف مختار شيخ و رد آن

مرحوم شيخ فرمودند ممن است به تعريف مختار چند اشال شود كه در صورت جواب از آنها، تعريف مختار بهترين تعريف
خواهد شد. در جلسه گذشته رسيديم به اشال و نقض پنجم، ايشان فرمودند ي از نقضهاي که بر تعريف وارد شده اين است
که تعريف بيع كه «إنشاء تملي عين بعوضٍ» هست، شامل صلح هم م‌شود. در باب صلح دو نفر م توانند براي رفع منازعه

خودشان مصالحه کنند و مصالحهشان را روي عين در مقابل عوض قرار دهند، مثلا اگر روي فرش با هم نزاع دارند، فرش را
در مقابل صد تومان با هم مصالحه کنند.

مرحوم شيخ در مقام جواب فرمودند: تملي در حقيقت صلح نيست. ماهيت و حقيقت صلح عبارت است از تسالم و
سازگاري. اما گاه اوقات «تملي» به عنوان ي فائده و ي اثري از آثارصلح مشاهده مشود.

حقيقت صلح و متعلقات آن

فرمايد: وقت وجود ندارد و حقيقت صلح، تسالم است، م مرحوم شيخ براي اثبات اين مطلب كه در حقيقت صلح، تملي
موارد صلح بررس شود، مشاهده م شود که صلح به پنج شء قابليت تعلق دارد كه بايد ديد آيا ي حقيقت واحده دارند يا

اينه داراي معان متعدده و مشترک لفظ هستند؟

مورد اول: گاه صلح به عين تعلق پيدا مکند، مثل مثال فرش که بيان شد.

مورد دوم: گاه به منفعت تعلق پيدا مکند. مثلا بر فرض در مورد ي خانهاي با هم نزاع دارند، در مورد منافع خانه در مقابل
ده هزار تومان با هم مصالحه م کنند.

عين  يا مال متصالح، مال يعن ،«در اين دو مورد که صلح به عين يا منفعت تعلق پيدا کرده است، «يفيد فائدة التملي
منفعت م‌شود. اما سه مورد دير باق ماند که در اين سه مورد حت فائده تملي هم وجود ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1657
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مورد سوم: صلح به انتفاع تعلق پيدا کرده است، نه به منفعت. مثلا متصالح بر انتفاع کتاب به مدت دو روز با دیری مصالحه
م کند. در اینجا تملي وجود ندارد، تنها اثرش اين است که متصالح ي تسلط بر کتاب پيدا مکند.

فرق بین انتفاع و منفعت

فرق بين انتفاع و منفعت در کتاب لمعه بیان شده که منفعت مانند عین، قابليت مليت است، همانطور که عين را م توان
مال شد، منفعت را هم م توان مال شد، اما انتفاع فقط «مجرد التسلط» است. همان که در باب عاريه از آن تعبير مکنند.

در باب عاريه کس که لباس يا کتابش را عاريه مدهد به ديري، ديري فقط مجرد التسلط برای استفاده نسبت به اين کتاب يا
ندارد، اينچنين نيست که در مل يرد مانععاريه دهنده بخواهد آن را ب شود، لذا هر زماننم کند، اما مال‌لباس پيدا م

مال بعد از عقد اجاره، مستأجر در مدت معين يرد. در باب اجاره، وقتعاريه گيرنده باشد و عاریه دهنده حق نداشته باشد ب
ري از اين منافع استفاده کند ضامن است. پس منفعت هم متعلق ملمنافع مورد اجاره است و اگر در اين مدت معين دي

شود کس ونه نيست، لذا در مثالهاي متعددي مشاهده مشود و هم غصب آن موجب ضمان است، اما در انتفاع اينواقع م
که در جاي سجادهاش را پهن مکند، حق انتفاع از اين مان را دارد و اگر ديري جاي او نشست، از نظر فقه غصب مرتب

نشده است و ضامن نیست، هرچند مردم ممن است آن را غصب بدانند، اما اگر کس منافع خانهاي را غصب کند بايد اجرة
المثل مدت که غصب کرده است را بپردازد.

پس انتفاع ي حق تسلط براي انسان است، لذا مطلب که در فرق بين حق و مل گفتيم که حق مرتبه ضعيفهاي از مليت
است، در رابطه با انتفاع و منفعت هم همين طور است. انتفاع ي تسلط ضعيف است براي شخص که منتفع م شود. با توجه

به اين مطلب اگر صلح روي انتفاع واقع شود، مثلا سر کتاب نزاع شده و بر روي انتفاع پنج، دو، يا سه روز اين کتاب
.«براي متسالم ايجاد کند، مرحوم شيخ «لا يفيد فائدة التملي مصالحه كنند به نحوي كه فقط تسلط

مورد چهارم: صلح به حق تعلق پيدا کند، مثلا زيد نسبت به حق که بر ذمه عمرو دارد مصالحه كند، نتيجه اين صلح، سقوط
.«فرمايد اين صلح «لا يفيد فائدة التملي‌حق است. مرحوم شيخ م

مورد پنجم: جاي است که بين دو نفر عقد شراکت منعقد شده، بعد از مدت ي از آن دو بخاطر معلوم نبودن وضع آينده اين
،«والخسران علي كند كه از اين به بعد «الربح ل م ري مصالحهشراکت براي حفظ اصل سهم و سرمايه خودش با دي

اگر سودي حاصل شد براي تو، خسارت هم حاصل شد، آن هم بر عهده تو. فائده اين صلح مجرد تقرير و تثبيت است، يعن بين
خودشان امري را تثبيت مکنند، همانطور كه مشاهده م شود در اين مورد هم تملي نيست.

پس 5 مورد صلح وجود دارد كه در مورد اول و دوم فائده تملي هست، اما در مورد سوم و چهارم و پنجم فائده تملي وجود
ندارد. اگر بخواهد صلح در اين پنج مورد داراي حقائق مختلف باشد، مستلزم اشتراک لفظ است، يعن صلح در مورد اول و
مورد دوم معناي تملي دارد، در مورد سوم معناي تسليط، در مورد چهارم معناي اسقاط و در مورد پنجم معناي تقرير كه در

اين صورت صلح داراي چهار معناي مختلف به صورت مشترك لفظ م شود، در حالكه اشتراک لفظ بر خلاف اصل
است.

بنابراين بايد در تمام اين موارد براي حقيقت صلح معناي واهب باشد و آن معناي واهب عبارت است از تسالم، اما اين مسالمت
در بعض موارد فائده تملي دارد، در بعض موارد فائده تقرير، در بعض موارد فائده اسقاط و در بعض موارد فائده تسليط.

با اين جواب، اين  اشال كه در حقيقت صلح هم تملي است، پس با بيع فرق ندارد، روشن شد.



اشال ششم بر تعريف مختار شيخ و رد آن

نقض ديري که بر تعريف مرحوم شيخ شده هبه معوضه است. هبه معوضه، يعن هبهاي که واهب مال را  به ديري مبخشد و
ديري در مقابل، عوض به او م دهد. هبه معوضه دو نوع است؛ 1. هبه معوضهاي واهب شرط عوض م كند، مثلا مگويد

من اين کتابم را به تو مبخشم، در مقابلش بايد چيزي به من هبه کن، 2. هبه معوضهاي که عوض در آن احساناً و اتفاقاً محقق
شده، يعن واهب  هيچ شرط نمکند، واهب فقط مگويد من اين کتاب قربة ال اله به شما هبه م کنم، يعن بدون  اينه

الزام در کار باشد وبدون شرط قبل متّهب، چيزي را به واهب هبه مکند.

آن هبهاي که محل اشال است و به عنوان نقض به مرحوم شيخ گفته شده، قسم اول است كه در آن «انشاء تملي عين بمالٍ»،
صدق مکند، واهب عين را به متهب، تملي مکند، متهب هم در مقابلش، مال را به عنوان عوض م پردازد.

مرحوم شيخ در جواب اين اشال مفرمايند: در باب بيع دو تا خصوصيت وجود دارد؛ 1. «التملي» 2. «عل وجه المعاوضه
و المقابله».

بيع جاي است که تملي باشد، اما «عل وجه المعاوضه» هم باشد، يعن تملي به عوض تملي، بايع کتابش را تملي کند
براي اينه مشتري هم ثمن را به او تملي کند، طوري که اگر «قبلت» و «تملي» مشتري نباشد، تملي بايع هم لغو است،

چون چيزي واقع نشده، حقيقت بيع، تملي عل الوجه المقابله است.

مرحوم شيخ م‌فرمايد: بله، در هبه معوضه اي که شرط عوض شده، تملي هست، اما «التملي عل الوجه المقابله
والمعاوضه» نيست. دليلش اين است كه اگر واهب گفت: من اين کتاب را هبه مکنم به عوض اينه شما هم کتاب به من هبه

کنيد، اما متهب عوض را به واهب هبه نرد، تملي اول سر جاي خودش محفوظ است، چون تملي دوم در مقابل تملي اول
وعل وجه المعاوضه نيست، اينچنين نيست که از اول اين تملي در مقابل آن تملي باشد.

فايده شرط عوض در هبه معوضه

ند، شرط عوض چه اثري دارد؟ تنها اثري كه دارد اين است كه براي واهب خيار تخلف شرط را اثبات من اگر متهب تملي
كند، يعن وقت واهب گفت: «وهبت هذا بعوض هذا»، هبه حاصل م شود، ولو متهب عوض را ندهد، ول حق خيار براي

واهب ثابت م شود.

تطبيق

«نعم، هو متضمن للتملي»، صلح متضمن تملي است «اذا تعلق بعين»، اگر به عين تعلق بيرد، «لا انه نفسه»، نه اينه صلح
خود تملي باشد، در حقيقت صلح تملي وجود ندارد. چه دليل بر اين مطلب هست؟ «والذي يدلّ عل هذا»، «عل هذا»،

يعن بر اينه در حقيقت صلح تملي وجود ندارد. مفرمايند: صلح به پنج مورد تعلق پيدا مکند؛ مورد اول و دوم: «انّ الصلح
،«کند، در اين دو مورد «فيفيد التمليصلح به مال، به عين يا منفعت عين تعلق پيدا م قد يتعلّق بالمال عيناً او منفعتاً»، گاه
افاده تملي مکند. بيان شد كه يا بر خود خانه مصالحه مکند يا بر روي منافع آن، در هر دو صورت متصالح، کس که در

طرف مصالحه، مال عين يا منفعت مشود.

مورد سوم: «وقد يتعلّق بالإنتفاع به»، گاه صلح به انتفاع تعلق پيدا مکند. فرق بين انتفاع و منفعت بيان شد. منفعت قابليت



تعلق مليت را دارد و اگر آن منفعت غصب شود، غصبش موجب ضمان است، ول انتفاع قابليت تعلق مليت را ندارد و
غصب او موجب ضمان نيست. «و قد يتعلق بالانتفاع به فيفيد فائدة العاريه»، مثلا مصالحه مشود كه ساعت، متصالح در اين
مان بنشينيد و فرض اين است که فقط تسلط پيدا کند. انتفاع با منفعت در سلطنت مشترکند، منته انتفاع سلطنت ضعيفتري

است. ضعيفتر بودنش از اين جهت است که غصبش موجب ضمان نيست. فائده عاريه «و هو مجرد التسليط».

مورد چهارم: «وقد يتعلّق بالحقوق»، گاه نسبت به ي حق صلح مشود، «و يفيد الاسقاط او الانتقال»، فايده اسقاط يا انتقال
را دارد. در بعض جاها سبب مشود حق ساقط شود، در بعض جاها سبب مشود حق انتقال يابد که بحثش مفصل گذشت.
حقوق که قابل انتقال است اگر متعلق صلح واقع شود، مصالح آن، حق انتقال پيدا م‌کند به متصالح. مثل حق قصاص يا حق

خيار که بنابر قول مشهور قابل انتقال است.

مورد پنجم: «وقد يتعلق، بتقرير امرٍ»، «تقرير»، يعن تثبيت، يعن قرار و قراردادي  بين خودشان فقط هست، «بين المتصالحين
کما ف قول احد الشريين»، دو نفر با هم شريند، «أحد الشريین لصاحبه:»، ی به رفيقش مگويد: «صالحتُ عل ان

يون الربح ل والخسران علي»، من آينده را نمدانم چه م شود، از اين به بعد اگر سودي داشت براي تو باشد و اگر
ضرري هم داشت بر عهده تو. «فيفيد مجرد التقرير»، فقط سبب مشود ي قراري بينشان محم و تثبيت شود، «فلو کانت

حقيقة الصلح، ه عين کل من هذه المفاداة الخمسة»، اگر حقيقت صلح عين اين مفادات خمسه؛ تملي، تسليط، سقوط انتقال
و تقرير، باشد، «لزم کونه مشترکاً لفظيا»، استعمال صلح در این موارد به نحو مشترک لفظ م شود. «و هو واضح البطلان»،
مشترک لفظ بودن دليل مخواهد يا لغت بايد بيان کرده باشد يا برای عرف بايد روشن باشد که در مورد صلح، بطلانش هم لغتاً
هم عرفاً واضح است، «فلم يبق الا»، باق نمماند مر اينه «ان يون مفهومه معن آخر»، مفهومش معناي ديري باشد «و هو
التسالم»، معناي مشترک معنوي تسالم است، يعن سازگاري، «فيفيد ف کل موضع فائدةً من الفوائد المذکوره»، تسالم در مورد
عين و منفعت  فائده‌اش تملي است، در مورد انتفاع، تسليط است، «بحسب ما يقتضيه»، آنچه که «متعلقه»، يعن متعلق صلح،

آن را اقتضاء دارد، »فالصلح عل العين بعوضٍ»، اگر بر عين در مقابل عوض صلح کردند، «تسالم عليه»، تسالم بر آن عين
است، «و هو يتضمن التملي»، اين صلح و تسالم متضمن تملي است. «لا انّ مفهوم الصلح ف خصوص هذا المقام»، نه

اينه مفهوم صلح در خصوص اين مقام، يعن جای که تعلق به عين دارد، مفهومش و حقيقتش «هو انشاء التملي»، اينچنين
باشد.

مرحوم شیخ شاهد ديري هم مآورند؛ زيد با عمرو سر کتاب نزاع دارد، اگر زید به عمرو بوید نسبت به اين کتاب مصالحه
کنیم، «طلبه من الخصم لا يون اقراراً بالملية»، «طلب الصلح»، اقرار به مليت عمرو نيست، اما اگر به عمرو بوید: کتابت

عمرو است، «و من هنا»، يعن معناش اين است که ضمناً اقرار دارد که اين کتاب مل «کن، «طلب التملي را به من تملي
چون بين صلح و تملي اختلاف است، «لم ين طلبه»، يعن «طلب الصلح من الخصم اقراراً له»، يعن اقرار بر مليت به نفع

خصم نیست، بر خلاف «طلب التملي»، بر خلاف اينه به خصم گفته شود اين کتاب را تملی کن. «طلب التملي» اقرار
است بر اينه اين کتاب مل خصم است.

اشل و نقض ششم: «وأما الهبة المعوضه»، نقض دير به تعریف، شمولش نسبت به هبه معوضه است، هبه معوضه بر دوگونه
است؛ «والمراد بها»، مراد به هبه معوضه، «هنا»، يعن جای که مستشل به تعريف بيع نقض وارد م کند، «ما اشترط فيه

العوض»، هبه معوضهاي است که در آن عوض شرط شده، در مقابل هبه معوضهاي که واهب شرط عوض نرده، ول متهب با
توجه به احسان واهب او هم احساناً عوض را به واهب مدهد. هر دو را هبه معوضه م گویند. هبه معوضهای که متهب

احساناً به واهب عوض مدهد، مورد اشال  نيست، آن که مورد اشال است و تعريف بیع شاملش مشود، هبه معوضهاي که
واهب شرط عوض کرده است که مشود انشاء و تملي مالٍ و تملي عين بمالٍ.



مرحوم شيخ مفرمايد اين هم بعنوان ايراد بر تعريف نيست.

«فليست انشاء تمليٍ بعوض عل جهة المقابلة»، «ليست» اسمش «هبه» است، هبه معوضه اي که در آن شرط عوض شده،
ّبود «لم يعقل تمل در مقابل تملي اگر تملي يعن ،«جهة المقابله» نيست، «والا عل بعوض»، «تملي انشاء تملي»

احدهما، لأحد العوضين من دون تمل الآخر للآخر»، در هبه معوضه، وقت واهب هبه کند، متهب مال مشود، حت قبل از
واقع نم ويد، تمليرا ب «ه مشتري «قبلتکند. در بيع اينطور نيست، در بيع قبل از آن ه متهب عوض را به واهب تمليآن

شود. تملي بائع هم لغو م شود. «والا»، يعن اگر به جهت مقابله بود، «لم يعقل»، تمل ي از اين دوتا، «لاحد العوضين»،
للعوض الآخر، «آخر اول»، يعن شخص آخر «للآخر»، يعن پيدا کند، يعن ری تمله دیاحد العوضين» را بدون اين»

شخص آخر، «للآخر»، يعن للعوض الآخر. در حال که «مع انّ ظاهرهم عدم تمل العوض بمجرد تمل الموهوب الهبة»،
ظاهر فقها اين است که واهب به مجرد اينه اين عين موهوبه مل متهب شده باشد، مال عوض نمشود.

«بل غاية الامر»، اگر در باب هبه اينطور است که قبل از آنه متهب عوض را بدهد، مال عين موهوبه م شود، پس شرط
عوض چه اثري دارد؟ مرحوم شیخ مفرمايد: «غاية الامر انّ المتهب لو لم يؤد العوض»، اگر عوض را ندهد «کان للواهب

الرجوع ف هبته». واهب در هبه خودش حق رجوع دارد. بعد مفرمايد: «فالظاهر» در هبه معوضه بين جاي که شرط عوض
شده و جاي که شرط عوض نشده، اما متهب اتفاقاً و احساناً هبه مکند، از اين جهت فرق نيست که در هر دو به مجرد اينه

الهبة»، تعويض شود. «فالظاهر، انّ التعويض المشترط فمتهب م هذا»، اين عين موهوبه داخل در مل واهب گفت «وهبت
که در هبه شرط شده، «کالتعويض الغير المشترط فيها»، مثل آن تعويض است که در هبه شرط نشده.

وجه شبه چيست؟ «ف کونه تملياً مستقلا يقصد به وقوعه عوضا»، در اينه تملي مستقل است، يعن اين تمليك عوض
خودش ي تملي مستقل است، اگر کتاب را هبه کردند، اين تملي مستقل است، متهب هم اگر عوض را هبه کرد، چه عوض
در مقابل تملي شود. اما واقعاً تمليقصد عوضيت م مستقل است، منته تملي شرط شده باشد چه نشده باشد، آن هم ي
نيست. «يقصد به وقوعه عوضا» يعن وقوع اين تملي عوض از آن تملي واهب، «لا انّ حقيقة المعاوضه والمقابله، مقصودة

ف کل من العوضين»، حقيقت مقابله که تملي جاي تملي باشد، وجود ندارد، «کما يتضح ذل بملاحظة تعويض الغير
مشترط»، کما اينه اين مطلب روشن مشود در هبهاي كه عوض شرط نشده، «ف ضمن الهبة الاول»، يعن هبهاي كه واهب
كرده است. اگر واهب شرط عوض نرده، اما متهب خودش مآيد عوض را مدهد، اين ي تملي مستقل است. مثل همين
سال، در مقابل هديه او، چيزي به عنوان هديه به او م آورد، شما بعد از يبراي شما هديهاي م که در عرف هم هست، کس

نبوده و بين اينها معاوضه و مقابله‌اي که تملي اول بعوض اين تملي صورت گرفته، اما آن تملي دهيد. در هديه دوم تملي
جاي تملي باشد جود نبوده، اما در بيع، تملي قائم مقام تملي است ولذا بعض بزرگان مخصوصاً امام(رضوان اله علیه)

در کتاب بيعشان تعريف دارند، مفرمايند: بيع، عبارت از تبديل بين دو تا اضافه است، يعن تا الان من نسبت با اين کتاب
داشتم، شما هم نسبت با اين پول داشت، اين نسبتها را تبديل مکنيم، اين نسبت بين من و کتاب را به شما منتقل مکنيم، شما

نسبت به اين کتاب پيدا مکنيد و آن نسبت که بين شما و پول را هم شما به من منتقل مکنيد.

فرق هبه با صلح

در هبه تسالم وجود ندارد، ول در صلح تسالم است ولذا مقداري از جهالت در صلح اشال ندارد، اما در هبه راه ندارد. در
صلح معمولا نزاع وجود دارد که براي حل آن نزاع تسالم مکنند، اما در هبه تسالم نيست ابتدائاً و فقط تملی مال به ديري

است.



نتهای پیرامون تعریف شیخ

بناي بر سؤال نيست، منته چون نته خيل مهم در بحث دیروز بود، این سوال مطرح م شود. در تعريف مرحوم شيخ؛ انشاء
تملي عين بمالٍ، چرا شیخ «کلمه انشاء» را آورد؟ و نفرمود «بيع، تملي عين بمالٍ»؟

باشد و فاسد باشد، «کلمه انشاء» براي اين است که شیخ تعريف تملي يا هست يا نيست، اینطور نیست جای جواب: تملي
ارائه بدهد که هم شامل بيع صحيح بشود و هم شامل بيع فاسد.

حدیث هفته

معمولا در سالهاي گذشته روزهاي چهارشنبه حديث مخوانديم، ادامه کلام برای جلسه بعد.

در خطبه 103 نهج البلاغه حضرت مفرمايند: «العالم من عرف قدره، وکف بالمرء جهلا الا يعرف قدره»، اين نته در خواندن
حديث در روزهاي چهارشنبه مسلم است که آنطور که بايد و شايد نمتوان توضيح داد، فقط از اين باب است كه به کلمات

نوران ائمه و بزرگان دين اشارهاي، توجه پيدا کنيم. حضرت در تعريف عالم م فرمايد: از نظر ما «العالم من عرف قدره»،
اين خيل حرف در اين عبارت نهفته است، عالم كس است که قدر خودش را بداند. ي از مشلات که علوم حوزوي با آن

مواجه هستيم يا در سائر علوم هم هست، اين است که انسان گاه خودش را با ديران مقايسه مکند، مگويدك آن شخص که
نت‌هاي فراوان، هر سال مسافرتهاي کذا، ولکرد، اموال زيادي بدست آورد، منزلها، باغها، ماشينها، م تجارت کرد، کاسب
ما چ؟ نشستهايم کنار روايات و کتب چه بدست آورديم؟ نتهاش اين است که هنوز قدر خودش را نمداند و عالم اگر بخواهد

قدر خودش را بداند بايد حقيقت علم را بداند «العلم نور يقذفه اله ف قلب من يشاء»، اين مشل اگر براي انسان حل شود،
لات مادي، حتلات زيادي دارد، مششود. اين مسيري که در آن قرار گرفته‌ايم، مشاز مسائل دنيا برايش حل م خيل

مشلات حيثيت، ممن است در آن اهانت‌ها باشد، البته تجليلها هم در آن وجود دارد، سلام و صلواتها هم در آن وجود دارد،
اين امور هيچدام نبايد در ما اثر بذارد. اگر زمان به طلبهاي اهانت شد و او هم برگشت جواب داد، به معناي واقع عالم

نيست، اگر واقعاً ي کس عالم به معن کلمه باشد صدها هم اگر به او اهانت کنند در او اثنفر ري نمگذارد.

ما چيزهاي م‌دانيم كه ديران ب خبرند، پيامبران، بزرگان ما اين همه در راه دين صدمه خوردند، زجر کشيدند، با اهانتها،
افتراها روبرو شدند، ول در تاريخ نيست که پيامبر برگشته باشد و درست مثل همان جواب يا همان برخورد را مرتب شده

باشد يا حت ي درجه پائين تر برخورد کرده باشد. چرا؟ چون آنها که در مرحله بالاي از علم بودند، قدر خودشان و مسئوليت
خودشان را مدانستند. ما هم بايد بدانيم، ما هم در مسيري هستيم که اگر تمام عالم را زير و رو کنيد، بهتر از اين مسير وجود

ندارد، ي طريق روشن ال اله وجود دارد و آن قرآن و عترت، غير از اين هم طريق ديري وجود ندارد. اين أمري مسلم و
بديه است.

براي «طريق ال اله» هيچ راه غير از اين راه وجود ندارد و ما بايد مستقيم باشيم، محم باشيم و استقامت داشته باشيم و
بدانيم که خداوند هم عنايت مکند. مشلات را انسان به خود خدا بسپارد. بسياري از مشلاتمان که حل نمشود، بخاطر اين

است كه معتقديم خودمان يا ديري متواند حل کند. در بعض روايات آمده که اگر کس در راه علم قدم بردارد رزق او را خود
خداوند تأمين مکند، خود خداوند تعهد نموده، تا حالا هم شنيده نشده طالب علم در اثر گرسن از دنيا رفته باشد مثلا، در اثر

فقر مال، مريض شده باشد و مرده باشد، اگر هم بوده خيل نادر بوده و آن هم روي مصالح و حمتهاي بوده.

عل اي حال اين جمله حاوي مطالب زيادي است، «العالم من عرف قدره، و کف بالمرء جهله» حضرت مفرمايد: کاف است



در جهل، کس که «الا يعرف قدره»، قدر و شأن خود را نداند. اين مصاديق زيادي دارد كه همين ندانستن قدر خويشتن، خودش
مصداق براي جهل است. «و إنّ من ابغض الرجال ال اله تعال، لعبداً وکلَه اله ال نفسه»، مبغوض ترين انسانها در نزد خدا،

کس است که خدا او را به خودش  واگذار کرده باشد، «جائراً عن قصد السبيل»، از راه راست منحرف مشود، «سائراً بغير
دليل»، بدون راهنما مرود، مثل اکثر مردم. اکثر مردم نمدانند فردا، آينده، سال آينده چه راه را ط مکنند؟ مگويند:

امروز بذرد، فردا ببينيم چه مشود. در مسائل دينشان، در مسائل ماديشان، به غير دليل و راهنما حرکت مکنند. افتخار ما
اين است که راهنما داريم، راهنماي ما قرآن و اهل بيت هستند و آن هم به همين شيوه هاي كه در حوزه مشغول هستيم، مثلا

همين بحثهاي که مخوانيم. چرا تعريف بيع را م خوانيم؟ براي اين که وقت با آيه شريفه «احل اله البيع»، برخورد كرديم
بتوان بيع را معنا کرد، بتوان به کلمه بيع که از عالم مطلق و از منبع علم عل الاطلاق صادر شده توجه داشت که چه ابعاد
وسيع در اين کلمه بيع وجود دارد، لذا اگر ده روز هم به تعريف بيع بپردازيم و واقعاً قربة ال اله باشد، لحظه به لحظه ما

نورانيت است، لحظه به لحظه ما تقرب به خداوند تبارک وتعال است، چون براي اين است که قرآن را بفهميم.
«ان دع ال حرث الدنيا عمل» انسانهاي که خدا آنها را به خودشان واگذار کرده، حضرت چنين توصيفشان م كند: اگر آنها
را به سوي كسب پول و دنيا طلب و مقام دعوت کنند، شتاب مکنند. با حرص و ولع سراغ کسب قدرت و عنوان مروند «ان
دع ال حرث الدنيا عمل و ان دع ال حرث الآخرة كسل»، ول اگر دعوت شوند كه بلند شو نماز شب، قرآن بخوان، نوافل

بخوان يا توجه بيشتري به عبادات داشته باشد، م گويند: حال نداريم. انسان خودش را بايد محك بزند، خودمان را به نماز شب
در ما هست يا نه؟ دعوت کنيم خودمان را به انجام نوافل، انجام مستحبات، خدمت براي دين، هر جاي لدعوت کنيم، ببينيم کس

که خدمت به دين است، امروز بايد نسبت به مسلمانهاي افغانستان احساس مسوليت باشد، احساس مسؤليت که چرا واقعاً
مسلمانها را، مخصوصاً شيعه ها را در افعانستان، قلع و قمع مکنند. اگر انسان چنين حساسيت در وجودش باشد، ايمان دارد
 كشند يا مسلمانها را در افعانستان، ايمان ندارد، «ان دع ه کفار در فلان کشور ويتنام را منباشد بين اين و اگر برايش فرق

ال حرص الآخرة کسل، کأنّ ما عمل  له واجب عليه، و کأنّ ما ون فيه ساقطٌ عنه»،  گويا دنيا برايش واجب شده، اما اعمال
آخرت از او ساقط شده و برايش واجب نيست. اين خصوصيت كسان است كه خداوند آنها را به خودشان واگذار کرده است،

ملاک روشنش اين است كه «ان دع ال حرث الدنيا عمل، ان دع ال حرث الآخرة کسل».

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


