
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۱۱ دی ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تمايز ديدگاه شيخ انصاری و آخوند خراسان بررس

نسبت به فرمایش مرحوم آخوند خراسان این نته را هم عرض کنیم و بعد وارد فرمایش مرحوم محقق نائین شویم و آن این
است که بالأخره مرحوم آخوند بعد از اینه یقین را در این روایات استصحاب یقین مرآت قرار داد، مرآت برای آثار متیقّن و باز
ملاک برای اسناد نقض به یقین را اتحاد متعلّق یقین و ش قرار داد. مرحوم آخوند در بعض از تعابیر تصریح کرد که اینجا
مسئلهی کنایه مطرح است. نتهای که وجود دارد تعبیر آخوند این بود که «فإنّ قوله لا تنقض الیقین ظاهر عرفاً و کنایةٌ عن لزوم
البناء بترتب آثار المتیقّن » بالأخره ایشان هم مسئلهی متیقّن را مطرح کرده، یعن هم مرحوم شیخ و هم مرحوم آخوند قبول دارند
که ی جوری باید پای متیقّن را به میدان بیاوریم و این لا تنقض الیقین را جدای از متیقّن و آثار متیقّن نمشود معنا کرد. آن
در رافع؟ و مرحوم آخوند فرمودند ش و ش در مقتض شود؟ چرا مرحوم شیخ تفصیل دادند بین شوقت فرق چه م
وجود ندارد با اینه هر دو بزرگوار پای متیقّن را به میدان مآورند، فرق در این است که به نظر رسیده و عرض مکنیم ولو
نات دیری هم در فرق بین نظر آخوند و نظر شیخ بیان کردیم، اما وقت به اواخر کلام مرحوم آخوند مرسیم گویا آرام آرام با

مرحوم شیخ همراه مشود.

فرق بین این مطلب آخوند و شیخ این است که مرحوم شیخ مفرماید از اول کلمهی یقین مجازاً در متیقّن استعمال شده، آخوند
مگوید نه! یقین در خودش استعمال شده، کنایه از ترتیب آثار متیقّن است و اینجا فرق بین مجاز و کنایه روشن مشود. در
کنایه مگویند ذکر لازم و اراده ملزوم یا ذکر ملزوم و ارادهی لازم است. در مجاز لفظ اصلا در معنای دیری استعمال مشود،
در کنایه لفظ در معنای خودش استعمال مشود اما لازم آن معنا یا ملزوم آن معنا اراده مشود. وقت شما مگوئید زیدٌ کثیر
الرماد، این در معنای خودش استعمال شده، از اول نمآئید این کثیر الرماد را در ی معنای دیری استعمال کنید، اما در مجاز
از اول «رأیت اسداً» این اسد در رجل شجاع استعمال مشود، آن وقت اگر ما حرف شیخ را بزنیم بوئیم یقین استعمال شده در
متیقّن، باید تمام خصوصیات متیقّن اینجا محفوظ و ملحوظ باشد. اگر متیقّن متیقن است که شامل ش در مقتض نمشود
مگوئیم باید این را بپذیریم، اما اگر گفتیم یقین کنایه از ترتیب آثار متیقّن است باز متوانیم بوئیم هر جا یقین باشد، چه در

ش در مقتض و چه ش در رافع.

به نظر ما ی از فرقهای مهم بین مجاز و کنایه همین است، درست است وقت آقایان مخواهند فرق را بیان کنند مگویند در
مجاز، لفظ در ی معنای دیری استعمال مشود ول در کنایه لفظ در خود آن معنا و در معنای خودش استعمال مشود. اما
از همین فرق در ما نحن فیه ی فرق دیری هم متوانیم به خوب به دست بیاوریم، اگر لفظ یقین مجازاً در متیقّن استعمال شود
باید همهی خصوصیات متیقّن مورد نظر واقع شود و اگر گفتیم متیقّن طوری است که باید مقتض در آن باشد و اقتضا در آن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


باشد، روایت را فقط مگوئیم مربوط به ش در مقتض است. اما اگر گفتیم یقین کنایه از ترتیب آثار متیقّن است اینجا دیر
لزوم ندارد که تمام خصوصیات این معنای کنای در این روایت مورد نظر باشد، پس معنای مجازی تمام خصوصیاتش باید

مورد نظر باشد اما معنای کنای اینطور نیست.

در معنای کنای چون لفظ در خودش استعمال شده مگوئیم لا تنقض الیقین، هر جا یقین باشد، هم در ش در مقتض یقین
هست و هم در ش در رافع یقین است.

 نته: کسان که قائل به تفصیل بین ش در مقتض و ش در رافع هستند، آنطوری که امام در رسالهی استصحابشان فرمودند
اینها سه تقریب و سه بیان برای اثبات مدعایشان دارند، ی تقریب در کلام خود شیخ است و تقریب دوم در آن اشال که

مرحوم آخوند بیان کرد و گفتیم آخوند فرموده این ادق از استدلال شیخ است که در بحث گذشته گفتیم.

دو تقریب دیر باق مماند؛ ی تقریب که مرحوم محقق نائین دارد که ایشان هم مسل با شیخ است، مفرماید استصحاب
از این روایات عامه استفاده مشود که فقط در ش در رافع حجیت دارد و دیری تقریب مرحوم محقق همدان صاحب کتاب
مصباح الفقیه است، این دو را هم بیان کنیم و بعد هم نظر مرحوم امام و بزرگان دیر را هم ذکر مکنیم ان شاء اله تا بحث

کامل شود.

 ديدگاه محقق نائين

حالا کلام مرحوم نائین را بوئیم و بعد اشال مشترک بین نائین و شیخ را باید ذکر کنیم و ان شاء اله به نتیجه برسانیم.
مرحوم نائین همین نظریه شیخ را دارد، اما مفرماید کلمهی یقین مراد آن صفت قائمهی به نفس نیست! وقت مولا مگوید لا
تنقض الیقین مراد از یقین این نیست که آن یقین نفسان خودت را نه دار، نقض نن، نشن، برای اینه به مجرد ورود ش آن
یقین نفسان خود به خود شسته شده است. مراد از یقین آثار و احام شرعیهای که مترتب بر یقین موضوع هم هست نیست!
یعن اگر ما برای یقین ی آثار و احام در شریعت داریم مراد اینها هم نیست بله این لا تنقض الیقین بالش مراد از یقین
آثار مترتبهی بر متیقّن است، وقت یقین آن یقین نفسان نشد، وقت آثار بر خود یقین نشد مفرماید مراد آثار مترتبه بر متیقّن
است، به عبارت دیر ما یستتبع الیقین یعن آنچه که یقین مستتبع اوست، شما وقت یقین به ی چیزی پیدا مکنید، مآئید بر
آن متیقّن آثاری را بار مکنید نه بر این یقینتان اثر بار کنید، یقین پیدا مکنید زید عادل است، مگوئیم اثر این یقین چیست؟
این است که شهادتش را قبول مکنید، اثر این یقین این است که پشت سرش نماز مخوانید، عدالت که شد متیقّن، اثر متیقّن را
بار مکنید، پس یقین یعن آنچه که یقین مستتبع اوست وقت مآید آن هم مآید، آنچه که به دنبال یقین هست، شما تا یقین
ندارید زید عادل است نه پشت سرش نماز مخوانید و نه شهادتش را قبول مکنید، اما وقت یقین پیدا کردید زید عادل است بر

این یقین اثر بار مکنید ول این اثر بر نفس الیقین نیست بله بر خود متیقّن است، آثار مترتبه بر متیقّن است.

المتیقن» جری یعن ما یقتض فرمایند «من الجری علفرماید مراد از این یقین ما یستتبع الیقین است، بعد مم مرحوم نائین
عمل، عمل خودم را بر وفق متیقّن قرار بدهم.

باز در ادامه بحث مفرمایند ما در روایات لا تنقض العلم نداریم، لا تنقض القطع نداریم، لا تنقض الیقین داریم، چرا؟ برای اینه
یقین در این روایات آمده و نقض اضافهی یقین شده به اعتبار همین است، شما وقت مگوئید من علم دارم یا قطع دارم، این اثر
عمل برایش مترتب نیست، شما در علم مگوئید برای من معلوم است، یعن این امر برای من تمام الانشاف دارد و منشف
است. در قطع یعن من حیرت ندارم، علم در مقابل جهل است و قطع در مقابل حیرت است، وقت مگوئید من قاطعم، یعن من
تزلزل ندارم، اما کلمهی یقین در جای استعمال مشود که ی آثاری را به دنبال خودش دارد، مگوید من یقین دارم این خون



است، وقت یقین دارم دیر دست به آن نمزنم و اجتناب مکنم، مرحوم نائین مفرماید علت اینه در روایات آمده «لا تنقض
الیقین» ول نفرموده «لا تنقض العلم و لا تنقض القطع» همین است که یقین مستتبع ی آثار عمل است اما علم و قطع مستتبع

ی آثار عمل نیست.

هست که کس وقت فرماید مراد از لا تنقض «بقاء ما کان و دوام ما ثبت» نیست، یاین است که م ته سوم در کلام نائینن
است، نائین ثابت بوده دائم است، آنچه که قبلا وید آنچه بوده باقخواهد بمولا م گوید این لا تنقض الیقین، یعنم
مفرماید اگر ما لا تنقض الیقین را اینطور معنا کنیم، از آن حم واقع به دست مآید، تشبیه مکنند مثل اینه پیامبر فرمود
«حلال محمدٍ حلال إل یوم القیامة و حرامه حرام إل یوم القیامة» اگر بوئیم مراد از لا تنقض یعن آنچه بوده همیشه هست،
لیفند از لا تنقض حرمت تخیال ن فرمایند کسنیست و همچنین باز م م واقعفرماید این هم نیست، در مقام بیان حم
نقض استفاده مشود! بوئیم لا تنقض الیقین؛ حرام است شما یقین خود را نقض کن، برای اینه این روایات استصحاب در
استحباب و غیر الزامیات هم به  کار برده مشود، نم شود بوئیم این «لا» در اینجا دلالت بر حرمت دارد. پس این لا تنقض
چیست؟ مفرماید بقاء الجری العمل عل وفق المتیقّن، لا تنقض الیقین یعن آنچه که یقین به دنبال خودش دارد، از او رفع ید

نن، یعن از آثار مترتبه بر متیقّن دست برندار.

اساس استدلالشان را اینجا بیان مکنند و مفرمایند ادعای ما (نائین) این است آنجای که متیقن اقتضای به بقاء دارد، نقض
این آثار صدق مکند، اما آنجای که متیقّن اقتضای بقاء ندارد خود به خود ملحوظ است، نه اینه کس او را نقض کند، اساس
استدلال نائین اینجاست؛ پس مرحوم نائین اول تلیف یقین را روشن کرد، مراد از یقین صفت نفسانیه یقین نیست، مراد آثار
مترتبه بر خود یقین من حیث هو یقین نیست. مراد آثار مترتبه بر متیقن است که اسمش را گذاشت موافقت عمل با آثار متیقن.

بعد مفرمایند حالا که یقین اینطور معنا شد نقض یقین به این معنا که مگوئیم از آثار متیقّن دست برندار، این کجا نقضش
صدق مکند؟ جای که متیقّن خودش اقتضای بقاء داشته باشد، اما جای که اقتضای بقا ندارد صدق نمکند مفرمایند اگر
ی متیقّن عمرش فقط سه روز است، روز چهارم خود به خود نقض مشود و در روز چهارم اگر کس بوید اثر این متیقّن را

نقض نن به او مخندند، خود به خود از بین رفته، آنجای که متیقّن باق است.

ی ال کند، نائینخواهد اشهم م تعبیری در اینجا دارند؛ این تعبیر در ذهنتان بماند چون بعداً امام به این تعبیر نائین ی
ضابطهای مدهد و مفرماید ملاک صدق نقض در این لا تنقض الیقین این است که در زمان لاحق متیقّن ما متعلّق آن یقین
زمان سابق هم باشد، لو خلّ و طبعه، یعن اگر چیزی و مانع نیاید همانطوری که یقین در سابق به حدوث تعلّق پیدا کرده الآن
هم در زمان لاحق تعلّق پیدا کند، اما جای که مگوئیم اگر این ش هم نبود عمر متیقّن تمام شده و دیر موردی برای نقض

باق نمماند.

پس نائین اول ی معنای مکند «الجری العمل عل وفق المتیقّن» یقین به این معناست، بعد هم مگوید یقین به این معنا
نقضش فقط در متیقّن است که اقتضای بقا دارد، لذا روایت فقط ش در مقتض را، یعن در آنجای که مقتض ثابت است و

ش در رافع داریم شامل مشود ول ش در مقتض را دلالت ندارد.

 آخرین مطلب که نائین دارد جواب از این اشال است؛ مستشلین مگویند جناب نائین ما قبول داریم کلمه نقض اگر
بخواهد صدق کند جای است که متیقّن اقتضای بقا دارد، این را قبول داریم، کلمهی نقض ظهور در این معنا دارد را هم قبول
داریم، اما کلمهی یقین هم ظهور در عموم دارد، یقین به هر چیز است، چه اقتضای بقا دارد چه ندارد! ما در اینجا دو ظهور

داریم؛ شما فقط مآئید ظهور نقض را مگیرید اما ظهور یقین را کنار مگذارید، چرا؟



 نائین دو جواب مدهد:
1) جواب اول این است که نه، همان حرف که در کلام شیخ بود که خصوصیت فعل قرینه مشود برای تقیید در متعلّق،
مگویند چون نقض به یقین تعلّق دارد، یقین متعلّق نقض است از شئون این کلمه است. این خودش در کلام چیزی نیست و
مربوط به این است، هر تفصیل را جلوی این آوردی شامل این هم مشود. اگر گفتیم نقض ظهور در متیقّن دارد که اقتضای

بقا دارد قرینه مشود که یقین هم منحصر به همین باشد.

2) جواب دوم، نائین مگوید حالا اگر کس این قاعده را از ما قبول نند مگوید دو تا ظهور در روایت است؛ 1) نقض ظهور
دارد در متیقّن که اقتضای بقا دارد 2) لفظ یقین ظهور در عمومیت دارد، یقین چه متیقّنش اقتضای بقا داشته باشد و چه نداشته
باشد، نائین مگوید این دو ظهور با هم تعارض مکنند. تعارض که کردند آنه مشل پیدا مکند ش در مقتض است، چون
گویند استصحاب جاری است، در نتیجه فقط در شدر رافع هر دویشان م در رافع که با هم دعوا ندارند، در ش در ش

در مقتض با هم دعوایشان مشود، پس دیر این استصحاب دلیل نمشود.

جواب دوم این است که اگر کس این جواب اول را قبول نند، نائین مفرماید بالأخره دو تا ظهور است، کلمه نقض ظهور
دارد در اینه باید در ش در رافع باشد، ظهور در این دارد که باید متیقّن اقتضای بقا داشته باشد، این کلمه نقض و ظهور آن.
کلمهی یقین هم عمومیت دارد و مگوید یقین خواه متیقّنش اقتضای بقا داشته باشد یا نداشته باشد! نائین مفرماید این دو
ظهور با هم تعارض مکنند، تعارضا تساقطا، اما در چه چیز تساقطا؟ در مورد تعارض، مورد تعارض این است که لفظ نقض
مگوید استصحاب در ش در مقتض حجیت ندارد لفظ یقین مگوید حجیت دارد، اما در ش در رافع هر دویشان مگویند
حجیت دارد. در ش در رافع هم نقض صدق مکند و هم یقین صدق مکند. پس در ش در رافع دعوا و تعارض ندارد
مشل نیست، مشل فقط در ش در مقتض است، پس نتیجه این مشود که در ش در مقتض این دو تا ظهور با هم

تعارض و تساقط مکنند. پس روایت دلالت بر حجیت استصحاب در ش در مقتض ندارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین
 

پند استاد: ضرورت برنامه ریزی برای تعطیلات  

ما طلبهها باید قبل از تعطیلات برنامه تعطیلاتمان را تنظیم کنیم، یا تبلیغ مخواهیم برویم یا نوشتهجات گذشته را تمیل کنیم، یا
مرور کنیم و یا  مطالعات  خاص انجام دهیم. در زندگ علم ی انسان چه طلبه و چه غیر طلبه، باید برنامه داشته باشد که
این  مدت تعطیل نوشتنها را انجام بدهیم، مطالعات را  انجام بدهیم، باید برنامه بریزیم، ممن است آدم موفق  به انجام همهی

برنامهاش نباشد اما  اصل بودن برنامه لازم است.

 آقایان هم  که برای تبلیغ تشریف مبرید توجه دارید که شرایط ی شرایط بسیار حساس است و طوری است که اگر  قدیم
خطر از نظر مسائل دین گفتیم دشمن پشت خاکریزهای ما آمده الآن طوری شده که دشمن در خانههای ماست، یعنم
خانوادهها را کاملا  تهدید مکند  و باید بیشتر فعالیت کنیم، البته نظام اسلام، حومت اسلام ی وظایف دارند که ان شاء
اله در جای خودش انجام مدهند ولو اینه برخ از مسئولین کمال تقصیر را دارند، غایت تقصیر  را دارند و انسان تعجب
مکند که اینها روز قیامت جواب خدا را چه خواهند داد؟ حالا اگر کس بوید من امانات تبلیغ نداشتم، تریبون نداشتم،
بودجه نداشتم، بالأخره خودش ی عذر است اما نهادهای که امروز در این مملت میلیاردها در اختیارشان بوده، مگوئیم در
این ی  سال شما چه  قدم برای دین  برداشتید؟ الآن شخص معین را نمخواهم عرض کنم، هر نهادی که این بودجههای
کلان فرهن  و اجتماع و دین در اختیارشان بوده، برای اسلام چه کردید؟ برای حفظ جامعه از فساد چه کردید؟  تمام
دولتهای کفر بیشترین برنامهریزیهایشان برای ترویج کفر است، مر غیر از این است؟ ما بیائیم ی محاسبهای کنیم ببینیم



دولتهای کفر بودجه‌های که برای ترویج فساد  قرار مدهند بیشتر است یا بودجههای که برای ترویج کفر و  مذاهب باطله دارند
بیشتر است؟ به نظر مرسد برای ترویج مذاهب باطله خیل بیشتر خرج مکنند، مسیحیت را چقدر ترویج مکنند، بهائیت و 

وهابیت را چقدر ترویج مکنند.

من ی چیزی راجع به وهابیت عرض کنم: امروز وهابیت عقاید و مسلشان  همانطوری نیست که 20 سال پیش در این حوزه
علمیه ما به عنوان آئین وهابیت نوشته شد  (که البته در آن زمان بسیار خدمت بزرگ بود). حالا اینها دارند کاملا در عقاید و
افارشان با حفظ همان افار باطلهشان کار م کنند. مثلا اینها تا حالا مگفتند عقل کنار برود! حنبلها جمود عجیب دارند
نسبت به کنار گذاشتن عقل، دیدند در دنیای امروز اینطوری نمتوانند پیش بیایند، آمدند برای اعتبار عقل با ی شیوهی دیر و
حفظ این هدفشان، کتابها نوشتند و تحقیقات کردند، در سایتهایشان منویسند اینها که راجع به وهابیت این را مگویند دروغ
است، اینها دارند کار مکنند ول ما  واقعاً کار نمکنیم، نوع حوزهها  و روحانیت آن مقداری که باید کار نمکند، از دولت و

مسئولین، خیل بیشتر از اینها انتظار است.

به هر حال آن مقداری که در توانمان است، برای منبر واقعاً مطالعه کنیم، ب مطالعه بالای منبر نرویم، یا ی  ربع  مانده  به
منبر  ی حدیث را پیدا کنیم و همان را معنا کنیم برای اینه منبر پر شده  باشد، ببینیم مردم چه نیاز دارند و چه سؤالات دارند؟
به نظر من شب اول که مخواهید منبر بروید اعلام کنید جوانها هر سوال دارند بنویسند و به شما بدهند، هر شب چند تا از
این سوالات را روی منبر جواب بدهید، این هم جذابیت پیدا مکند و هم خودتان بیشتر مطالعه مکنید. امیدوارم که ان شاء اله

از این دهه آخر  صفر  به احسن وجه استفاده کنید.
 


