
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۰۹ دی ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 44 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دلايل تفصيل بين ش در مقتض و ش در رافع 

بعد از اینه معنای ش در مقتض و ش در رافع روشن شد، در مقام دوم بحث در دلیل بر این تفصیل است. تقسیم که
مرحوم محقق خوانساری ابداع کرده و مرحوم شیخ انصاری، مرحوم نائین، مرحوم محقق همدان در حاشیه رسائل پذیرفته اند.
اما بزرگان مثل مرحوم آخوند خراسان و برخ دیر مخالفت کرده اند. باید ببینیم دلیل بر این تفصیل چیست؟ ابتدا باید کلام

شیخ را بیان کنیم و بعد از آن کلام آخوند را متعرض شویم و بعد دلایل که گفتهاند یا ممن است گفته شود، را بررس کنیم.

ديدگاه شيخ انصاری

مرحوم شیخ که این بحث را بعد از روایات مطرح کرده، منته مرحوم آخوند در کفایه بعد از همین صحیحهی اولای زراره
عنوان کرده است. شیخ بعد از اینه روایات را مطرح مکند مفرماید از این روایات عامه استفاده مشود که استصحاب فقط
در ش در رافع حجت است نه مقتض. چون در این روایات عامه ما ی کلمهی نقض داریم و ی کلمهی یقین. باید بیائیم این
لا تنقض الیقین را معنا کنیم. معنای حقیق نقض رفع الهیئة الاتصالیه است، در امور محسوس و مادی اگر ی چیزی هیئت
اتصالیه دارد مثل طناب، اگر کس آمد این را باز کرد عرب تعبیر به نقض مکند، نقض الحبل. این معنای حقیق مسلّم در این
روایات عامه مراد نیست و باید ی معنای مجازی را در این روایات عامه در نظر گرفت. برای معنای مجازی دو احتمال وجود

دارد:

ی اینه بوئیم مراد از لا تنقض الیقین یعن لا ترفع الامر الثابت/ الشء الثابت، یعن بوئیم مراد نقض الشء الثابت و نقض
الأمر المستمر، است.

معنای دوم مجازی این است که بوئیم مراد مطلق رفع الید عن الشء است، نقض یعن انسان دست از ی شیئ بردارد، نقض
یعن عدم الاستمرار عل الشء، نقض یعن البناء عل عدمه بعد وجوده.

طبق معنای اول مجازی مگوئیم رفع الامر الثابت، یعن رفع ی امری که خود به خود ثبات و استمرار دارد و این اختصاص
به جای پیدا مکند که متیقّن اقتضای استمرار دارد. اما در معنای دوم مجازی مگوئیم رفع الید عن الشء البنا عل عدم

الشء بعد وجوده، این دیر اطلاق دارد، خواه آن شء قابلیـت استمرار داشته باشد یا نه؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اینجا ابتدائاً از عبارت شیخ در رسائل استفاده مشود که چون در میان این دو معنا، معنای اول اقرب به معنای حقیق است
قاعدهی اقربیت را در اینجا پیاده کنیم، إذا تعذّرت الحقیقیه فأقرب المجازات، در نتیجه چون معنای حقیق رفع الهیئة الاتصالیه
است، مگوئیم معنای مجازی اول (رفع الامر الثابت) به معنای حقیق نزدیتر است تا معنای مجازی دوم. در معنای مجازی
دوم نمگوئیم رفع الامر الثابت بله مگوئیم رفع الامر، رفع الید عن الشء، قاعدهی إذا تعذّرت الحقیقة فأقرب المجازات را

جاری کنیم و این روایات عامه را بر این معنای مجازی اول حمل کنیم.

وقت انسان عبارات شیخ در رسائل را مبیند ی ظهور بدوی در این دارد اما واقعش این است که شیخ برای رجحان یا تعین
معنای اول به این قاعده نمخواهد تمس کند، این قاعدهی «إذا تعذّرت الحقیقة فأقرب المجازات» اصلا قاعدهی معتبری

نیست، ما دلیل نداریم بر این قاعدهی ادب، مگوئیم در هر معنای مجازی که ظهور داشته باشد، خواه اقرب باشد یا نباشد!

از عبارات شیخ در رسائل استفاده مشود که دلیل شیخ بر اینه معنای اول را رجحان بر معنای دوم مدهد ی قاعدهی دیری
است و آن قاعده این است که اگر ی فعل خاص باشد، این فعل ی متعلّق عام دارد، اینجا در عرف آن خصوصیت که در
فعل وجود دارد قرینه مشود برای تصرف در متعلّق. خود شیخ مثال مزند و مفرماید اگر «لا تضرب أحدا» أحد متعلق است
و «ضرب» فعل است، احد عمومیت دارد هم احیا را شامل مشود و هم اموات را، ما باشیم و ظهور بدوی مگوئیم لا تضرب
أحدا شامل اموات هم مشود که احدی را نزن! ول چون در ضرب ی خصوصیت وجود دارد به نام ایلام و ایذاء که در مورد
میت معنا ندارد پس خصوصیت که در ضرب وجود دارد قرینه شود در اینه متعلّق عام نیست، متعلّق یعن احداً، فقط زنده ها
مراد است. لذا در لا تضرب أحداً، نهایتاً مگوئیم ظهور عرف دارد در اینه زندهها را نزن، کاری به مردهها ندارد. قرینهی بر این

ظهور عرف چیست؟ خصوصیت که در فعل ضرب وجود دارد به نام ایلام.

در ما نحن فیه همینطور است، ی کلمهی نقض داریم و ی کلمه یقین؛ متعلّق به حسب ابتدای عام است، مگوید لا تنقض
الیقین، یقین مخواهد در شء مستمر باشد یا غیر مستمر، خواه در آنجای که قابلیت استمرار دارد یا قابلیت استمرار ندارد.
جای اش رفع الهیئة الاتصالیه است، باید در یخود کلمهی نقض چون معنای حقیق فرماید گرچه اینطور است ولشیخ م
این لفظ استعمال شود که ی استمرار و بقائ باشد. پس باید متعلّق نقض را چیزی قرار بدهیم که در آن قابلیت استمرار و بقاء
است. عبارات رسائل را دقت کنید؛ به نظر ما شیخ نمخواهد برای معنای اول به قاعدهی «إذا تعذّرت الحقیقیة فأقرب
المجازات» استدلال کند، ولو به کفایه هم که مرسیم آخوند هم مگوید شیخ به این استناد کرده و تعجب این است که در کفایه
اصلا آخوند متعرض این مطلب مهم شیخ نشده است که به نظر ما دلیل اصلاش همین است که اگر ی فعل خاص بود
متعلّقش عام بود عرف خصوصیت در فعل را قرینه برای تصرف در متعلّق قرار مدهد. در حال که اساس کلام شیخ این است
که مفرماید ما ی کلمهِ نقض داریم و ی کلمه یقین. یقین خودش یعن یقین به هر چیزی، چه آن شء قابلیت استمرار داشته
باشد و چه نداشته باشد! اما نقض که تعلّق پیدا کرده به این، در چیزی است که استمرار داشته باشد، لذا خصوصیت در ماده
نقض قرینه مشود که ما در متعلّق تصرف کنیم و متعلّق را بوئیم فقط در یقین است و در موردی است که قابلیت استمرار

دارد.

اشال:

مستشل در اینجا به شیخ مگوید که روی بیان شما ما باید در لفظ یقین در روایت تصرف کنیم و یقین را حمل بر متیقّن کنیم،
این خلاف ظاهر است. شما وقت مگوئید متعلّق یقین باید چیزی باشد که قابلیت استمرار دارد پس شما یقین را متیقّن معنا

کردید در حال که نباید یقین را متیقّن معنا کنید.



جواب:

مرحوم شیخ در جواب مفرماید شما هر راه را بروی، یعن چه معنای مجازی اول را قائل شوی و چه معنای مجازی دوم را
قائل شوی در هر دو صورت باید یقین را به متیقّن معنا کن، این مما لابدّ منه است، برای اینه خود یقین قابلیت تعلّق نقض و
نه از نقض را ندارد. در جای خودش خواندیم تلیف باید به ی چیزی تعلّق پیدا کند که اختیاری باشد، نقض اختیاری به خود
یقین تعلّق پیدا نمکند اگر مولا گفت «لا تنقض الیقین» یقین ی امر نفسان است، اختیارش با من نیست، گاه مآید یقین
حاصل مشود و گاه هم ش جای او مآید، نه از نقض اختیاری فقط به متیقّن تعلّق پیدا مکند، متیقّن این است که وضو
داریم، متیقّن این است که این پاک است، این عادل است، این واجب است ...، درست است که بوئیم این طهارت و نجس
بودن و واجب بودن را نقض نن، چون قابلیت تعلق نه را دارد اما خود یقین بما هو یقین نقض اختیاری به او تعلّق پیدا

نمکند.

بعد مفرمایند در «لا تنقض الیقین» ما باشیم و ظاهر روایت، نه از نقض به خود یقین تعلق پیدا کرده، اما به این قرینهای که
گفتیم نقض اختیاری به خود یقین تعلّق پیدا نمکند و باید متعلّق تلیف ی امر مقدور باشد باید تصرف در یقین کنیم بوئیم یا
مراد از یقین متیقّن است و یا مراد آثار یقین است منته باز مفرمایند آثار یقین هم به اعتبار متیقّن. عل ایحال نمتوانیم بوئیم

خود یقین را ملاک قرار بدهیم.

پس شیخ یا روی قاعده إذا تعذّرت الحقیقة فأقرب المجازات، یا روی این قاعده ای که خصوصیت در فعل قرینه برای تصرف در
متعلّق عام مشود معنای مجازی اول را ترجیح دادند، یعن تا اینجا اینطور شد که یقین یعن متیقّن، آن متیقّن که درونش
قابلیت استمرار و بقاست که در نتیجه دیر این روایات متیقّن که قابلیت استمرار ندارد را شامل نمشود، فقط ش در رافع را

شامل مشود.

اشال دوم: 

در مقابل، کس به شیخ بوید جناب شیخ ما قرائن داریم بر ترجیح معنای مجازی دوم، یعن بوئیم لا تنقض الیقین مطلق رفع
ید از یقین را مگوید، حالا خواه متیقّنش قابلیت استمرار داشته باشد یا نه! مگوئیم قرائن چیست؟ مگویند تعابیری داریم در
بعض روایات دیر، مثلا در همین روایت صحیحه زراره داریم «بل ینقض الش بالیقین» این شخص ش را نقض مکند به
یقین، یعن یقین ناقض ش اوست، یا روایت که مگوید «و لا یعتدّ بالش ف حالٍ من الحالات»، روایت که مگوید «الیقین
لا یدخله الش» که در ادامه دارد «صم للرؤیة و افطر للرؤیة» که موردش استصحاب بقاء رمضان است و اصلا ش در
مقتض است و ش در رافع نیست. مستشل به شیخ مگوید این روایات ظهور در این دارد که آن احتمال مخالف یقین را

نباید اعتنا کرد، کاری ندارد به اینه متعلّق یقین اقتضای بقا دارد یا ندارد.

جواب: 

مرحوم شیخ مفرماید انصاف این است که هیچ ی از این تعابیر نمتواند معنای مجازی دوم را بر معنای مجازی اول ترجیح
بدهد و ی ی این تعابیر را جواب مدهد، مفرماید «لاینقض الش بالیقین» معنایش معنایش رفع الش است، یعن آنچه
ش را رفع مکند یقین است، خود ش اگر حاصل شود، رافع مخواهد و رافعش خود یقین است. شیخ مفرماید آن روایت
«لا ینقض الش بالیقین» معنایش عدم اعتنای به ش نیست، در مقام این است که ش را یقین از بین مبرد، روایت «الیقین
لا یدخله الش» شیخ مفرماید «من جهة استصحاب الاشتغال بصوم رمضان ال أن یحصل الرافع » مگوید تا حالا رمضان

واجب بوده، استصحاب این وجوب باق است پس ش در بقاء مشود ش در رافع، این هم ش در مقتض نیست.



خلاصه این که شیخ مخواهد بفرماید این معنای که شما برای این روایات کردید درست نیست و. روایات استصحاب مگوید
ش در یقین که متیقّنش استمرار دارد، قابل اعتنا نیست. این تمام کلام شیخ است.

ديدگاه آخوند خراسان

از اینجا وارد کلام مرحوم آخوند شویم؛ ایشان در کفایه مفرماید ما باید در دو جهت بحث کنیم:

ی در مادهی نقض است

و دیری در هیئت لا تنقض است. که البته شیخ هم به هر دو جهت اشاره داشت ولو به این صراحت نبود.

مفرمایند بالنسبه به ماده نقض ما اصرار داریم (حالا این تعبیر من است) نقض به خود یقین اسناد داده شده و شارع مفرماید
لا تنقض الیقین و نباید بیائیم این را حمل بر متیقّن کنیم، باید نقض را به خود یقین اسناد بدهیم.

در توضیح مطلب مفرمایند یقین با سایر اوصاف نفسانیه فرق دارد؛ در خود یقین ی ابرام و استحام وجود دارد اما مثلا در
ظن ابرام و استحام نیست و چون در خود یقین ابرام هست از این جهت نقض به یقین اسناد داده شده، اینجا دو مثال مرحوم
نیست، اگر کس که مرحوم شیخ بیان کرد مطلب درست خواهند استفاده کنند که این مطلبزند و از این مثالها مآخوند م
آمد گفت «نقضت الحجر من مانه» آیا این تعبیر درست است؟ حجر ی چیزی است که «من شأنه البقاء و الاستمرار» آخوند
ت استمرار دارد در حالت استمرار دارد، اینجا قابلیگوئیم تعلّق نقض باید چیزی باشد که قابلیفرماید جناب شیخ شما که مم
که این تعبیر رکی. عرب به تعبیر نقضت الحجر من مانه، مخندد! از آن طرف جای که اقتضای بقاء ندارد، ما مبینیم
استعمال نقض درست است، مگویم یقین داشتم به اشتعال سراج و اینه چراغ روشن بود، حالا مگویم نقضت الیقین باشتعال
السراج، یقین به اشتعال رانقض کردم! این تعبیر درست است در حال که متعلّق که اشتعال سراج است قابلیت استمرار ندارد،
اشتعال سراج نیم ساعت، ی ساعت که بیشتر نیست، پس آخوند ی مثال زد، جای که متعلّق یقین قابلیت استمرار دارد، اما
استعمال نقض درست نیست، ی مثال زد جای که متعلّق قابلیت استمرار ندارد ول استعمال نقض درست است، بعد مفرماید
این دو مثال که برای شما ذکر کردیم خودش شاهد بر این است که ما باید ظاهر روایت را حفظ کنیم، در روایت لا تنقض
الیقین، چار به متیقّن داریم؟! در خود یقین ی ابرام و استحام وجود دارد، تشبیه مکنند مگویند یقین مثل بیعت و عهد
مماند، شما چطور مگویید نقض عهد و بیعت، این هم همینطور است، لذا اصلا نوبت به این نمرسد که ما بوئیم در میان
أقرب است. باید نقض را به خود یقین اسناد بدهیم «لأجل الابرام الموجود ف این دو معنای مجازی کدام معنا به معنای حقیق
الیقین» و از ظاهر کلام آخوند استفاده مشود  که مخواهد بفرماید دیر نوبت به معنای مجازی نمرسد و آخوند مفرماید
نقض یعن نقض الأمر المبرم، حالا این امر مبرم خواه امور مادی باشد یا غیر مادی، مثل یقین نفسان، شیخ فقط فرمود معنای
حقیق نقض، رفع الهیئة الاتصالیه است و آخوند مگوید معنایش این نیست. بعد ی اشال را آخوند اینجا مطرح مکند و

جواب مدهد که فردا انشاءاله دنبال مکنیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


