
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۰۵ دی ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 37 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بررس نات تفسیری آیه 35 یونس در فراز «الا ان یهدی»؛

قلْحدِي لهي هال قُل قالْح َلدِي اهن يم مآئكن شُرم له بحث در آیه شریفه 35 از سورۀ مبارکۀ یونس است که فرمود: (قُل
) در چند جلسه قبل، نات و احتمالات را در افَمن يهدِي الَ الْحق احق ان يتَّبع امن لا يهِدِّي الا ان يهدَى فَما لَم كيف تَحمونَ
مورد این آیه به عرض رساندیم و در نهایت بیان کردیم که قسمت مهم آیه، استثناء (الا ان يهدَى) است. در این باره فرمایش
مرحوم علامه طباطبای(ره) را ملاحظه فرمودید. بعض از مناقشات و ملاحظات بر فرمایش مرحوم علامه(ره) را در بحث

گذشته عرض کردیم.

مناقشه بر نظریهی علامه طباطبای(ره) از منظر مختار:

ظاهر فراز یهدی ال الحق، اعم است از هدایت بالذات و بالغیر؛
ی دیر از ملاحظات این است که (یهدی ال الحق) را آن طوری که ایشان معنا م کنند، ما باید مصداقش را منحصر در
خدای تبارک و تعال بیریم ولو اینه با تلف مفرمایند که انبیاء و ائمه(عليهم السلام) هم «بنفسهم یهدی ال الحق» هستند. که
ما توضیح دادیم از باب اینه بالاخره «غیر خدا» یعن انسان، اینها را هدایت نمکند و هدایت اینها هدایت اکتساب نیست. حالا
تعبیر بنیم که چون هدایتشان مثل علمشان لدنّ هست و ذات هست. لذا هدایت اینها هم بنفسه است. ول خوب این توجیه
است. ما باشیم و ظاهر لفظ (یهدی ال الحق)، این اعم است. از اینه کس «یهدی ال الحق» یا «بالذات» باشد یا «بالغیر»

باشد.

بنابراین اینه حالا چه بسا قرینهای در روایت یا جای دیر داشته باشیم بر اینه مراد از هدایت ال الحق، یعن بالذات و بیاییم
اینجا هدایت بنفسه و بالغیر درست کنیم، این نه در ظاهر آیه تأییدی برایش وجود دارد و نه قرینهای برایش پیدا کردیم یعن
که به حق هدایت م کس ،(قالْح َلدِي اهن يفَما) ه به نظر مختار، آیه ظاهرش همین است کهقرینهی خارجیه ندارد. چه این
کند، خوب حالا این اعم از این است که خودش، بالذات هدایت کند یا اینه بالتبع هدایت کند. و اگر اینطور امدیم آیه را معنا

)، سازگاری پیدا مکند. شاءي ندِي مهي هال نل و تببحا ندِي منَّكَ لا تَهفرماید (ا که م کردیم آنوقت با آن آیات

،(قالْح َلدِي اهن يفَما) شود. زیرا آیه این است کهل ماما اگر این را بخواهیم به هدایت بالذات معنا کنیم. آیه معنایش مش
ن لامکه (ا شود؟ یا کسکند، آیا این سزاوار به تبعیت مداند و به آن هدایت مکند و حق را مکه هدایت به حق م کس یعن

يهِدِّي الا ان يهدَى)، پس (لا يهِدِّي) یعن هدایت را ندارد و هدایت را نپذیرفته است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=28&a=56
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


نظریه پنجم از منظر مختار:

بررس معنای «الا» در فراز «الا ان یهدی» از منظر مختار: بر خلاف جمهور، به دو شاهد قرآن، «الا» در آیه، استثناء نیست،
بله عاطفه است؛

حالا غیر از احتمالات که در کلام فخر رازی و در کلام مرحوم علامه طباطبای(ره)، پیرامون فراز (الا ان يهدَى) بود به نظر
مختار اگر مراجعهای بفرمایید به کتاب «مغن اللبیب»، خواهید دید که ی از معان «الا» را «الای عاطفه» قرار داده است. از
دارد که در این آیهی مورد مناقشه نیز، بیاییم «الا» را «الای استثنائیه» قرار ندهیم تا بعد برخ الاین روبه نظر مختار چه اش
اشال کنند و عدهای بویند آیا معنای «الا» استثنای متصل است؟ یا استثنای مفرغ است؟ یا استثنای منفصل است؟ بله
اساساً «الا» را در این آیه به معنای حرف عطف بیریم. البته در برخ از آیات شریفه قرآن، «الا» به معنای «الای عاطفه»

داریم. مثلا

«شاهد اول»:

در آیه شریفه 150 بقره که فرمود: (لىلا يونَ للنَّاسِ علَيم حجةٌ الا الَّذِين ظَلَمواْ منْهم) اینجا جمع مثل اخفش، فراء و ابو عبیده
گفتهاند اینجا «الا» به معنای واو است. در این صورت معنای آیه این مشود که: (لىلا يونَ للنَّاسِ علَيم حجةٌ)، مردم بر شما
که به مردم ظلم کردند نیز، بر شما حجت و لا الذین ظلموا منهم»، آنهای» نداشته باشند، (الا الذین ظلموا منهم) یعن تحج

نداشته باشند. این ی مورد.

«شاهد دوم»:

ا من ظَلَم)، که بر  فراز (ا من ظَلَم) همان «لا» در باز در آیهی 10 و 11 نمل که فرمود:  (ان ّ يخَاف لَدَي الْمرسلُونَ * 
عبارت ( يخَاف) بر سرش در مآید. یعن معنای آن چنین است که «لا یخاف لدی المرسلون و لا من ظلم» است. به دیر
سخن ترجمهی آیه چنین است که، مرسلون خوف ندارند و کس که ظلم مکند هم خوف ندارد. پس (ا من ظَلَم) را به معنای

«الای عاطفه» بیریم.

البته جمهور ادبا و مفسران، در این دو آیهای که خواندیم، «الا» را منقطع گرفتهاند و گفتهاند «الا» منقطع است. لی بر خلاف
قحا قالْح َلدِي اهن يفَما) رسد، احتمال عطف در همین آیۀ مورد بحث نیز، قابل پیاده شدن باشد. یعننظر ایشان، به نظر م
)، یا کس که خودش هدایت ندارد؛ هِدِّيي ن لامکند، سزاوار است تا تبیعت شود، (اکه هدایت به حق م ایا کس یعن ،(عتَّبن يا
پس طبق این معنا (الا ان يهدَى) هم یعنای «و لا ان یهدی» است که نه خودش هدایت دارد و نه هدایت مشود. یعن خودش
بنفسه هدایت ندارد و هدایت هم نمشود. در نتیجه طبق نظریهی پنجم که نظر مختار است، دو نته حائز اهمیت است که

عبارتند از:

نتهی اول: 

عطف گرفتن معنای «الا» رافع تمام اشالات مطرح شده در مقام است؛
در این صورت، معنای آیه چقدر روان مشود یعن اگر «الا» را عاطفه بیریم، بر اینکه آیا کس که خودش هدایت به حق
مکند سزاوار است، تبعیت شود، یا کس که خودش هدایت ندارد و هدایت هم نمشود. یعن طبق عاطفه بودن «الا» دیر
نمگوییم که فراز (الا ان يهدَى) استثناء است، تا بویند این اصنام و اوثان چونه هدایت مشوند. چه اینه طبق جمیع تفاسیر

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=150
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=150
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=150
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=27&a=11
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=27&a=11
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=27&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=27&a=11
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


گذشته، (الا ان يهدَى) اشالش این بود که آیه مربوط به اجسام، اوثان و بتهاست.

لذا وقت خدا مگوید: اینها هدایت ندارند مر اینه هدایت بشوند، این اشال مطرح مشود که اینها که قابل هدایت نیستند، پس
چونه هدایت اینها بر هدایت تعلیق شده است!!!. لن اگر «الا» را به «الای عاطفه» معنا کردیم این اشال به وجود نمآید و
معنای آیه این م شود که اینها خودشان هدایت ندارند و هدایت هم نمشوند. پس روشن است که الای عاطفه با معنای آیه

سازگاری دارد با اینه این اوثان و بتها قابلیت هدایت را هم ندارند.

در نتیجه به نظر مختار، این بهترین تفسیر برای الا است، ول من در هیچ ی از تفاسیر این بیان را ندیدهام. حالا تأمل بفرمایید
با توجه به این که در برخ دیر از آیات قرآن «الا» را به معنای حرف عاطفه معنا کردهاند، این ی معنای روان برای آیه شریفه
مشود. خوب حالا این معنای اجمال آیۀ شریفه بود و خلاصه نات اجمال آیه این است که خداوند متعال مفرماید: چه
کس باید تبعیت بشود، چه کس لزوم تبعیت دارد و یا قابلیت هدایت دارد؟ که آیه در پاسخ مگوید: آن کس که هدایت به حق

مکند.

نتهی دوم:

عطف گرفتن الا، مفهم این است که این آیه از باب ملاک، بر مشروعیت تقلید دلالت دارد؛
نته دیر به نظر مختار ی از آیات که متواند در بحث تقلید از باب «ملاک»، نه از باب «دلالت مطابق»، بیاییم از آن برای
مشروعیت تقلید استفاده کنیم، همین آیه شریفه است. ولو فقها، در بحث اجتهاد و تقلید، به این آیه تمس نردهاند. چه اینکه
مجتهد، چون به حق مرسد، حالا «حق واقع» یا «حق ظاهری»، لذا او هدایت به حق مکند، پس باید تبعیت بشود؛ بدین رو،
کس که احام را نمداند نباید تبعیت شود. البته در این مجال، اصلا نمخواهیم در بحث اجتهاد و تقلید به تبیین ملاک یا

دلالت مطابق، وارد شویم.

بررس هفت روایت در تاویل آیه 71 اسراء در تبیین موضوع مهدویت؛

ما وقت به روایات مراجعه م کنیم، متوجه مشویم که روایات این فراز (افَمن يهدِي الَ الْحق احق ان يتَّبع)، را بر انبیاء و
ائمۀ طاهرین(عليهم السلام) تطبیق کردهاند، یا در بعض روایات، ائمه(عليهم السلام) فرمودهاند: «فینا نزلت» لذا شایسته است
که این روایات را بخوانیم، بعد آن روایت که بالخصوص در مورد قضیۀ مهدویت است را بررس کنیم تا ببینیم در چه حدی

دلالت دارد و آیا متوان از آن چنین استفادهای را کرد یا خیر. لذا باید اول این روایات را ملاحظه فرمایید.

روایت اول: روایت ابو بصیر از امام صادق(ع)؛

در تفسیر «البرهان» جلد سوم صفحه 28 تا 30 ، ده روایت در ذیل این آیه شریفه آورده است. البته تفسیر «البرهان» از کتاب
«الاف» مرحوم کلین(ره) این روایات را  نقل مکند.

الف. بررس سند:

«محمد بن یعقوب»: کلین(ره)؛
«عن عدّة من اصحابنا»: که عدهی کاف در جای خودش روشن است که چه کسان هستند؛

«عن احمد بن اب عبد اله»: که احمد بن اب عبد اله، همان احمد بن محمد بن خالد برق است که موثق است ولو ایشان از

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


ضعفا هم روایت نقل مکند و مراسیل را هم روایت مکند، ول توثیق شده است.
«عن عمرو بن عثمان»: البته ما سه عمرو بن عثمان، در کتب رجال داریم، اول: «عمرو بن عثمان ثقف»، «عمرو بن عثمان
جحن»، «عمرو بن عثمان عضدی». که از میان اینها «عمرو بن عثمان ثقف» توثیق شده است. «عمرو بن عثمان عضدی» در

اسناد کتاب «کامل الزیارات» توثیق عام دارد، ول عمرو بن عثمان جحن توثیق ندارد.
«عن عل بن أب حمزه»: که این راوی اگر «عل بن حمزه ثمال» باشد، روشن است که موثق است و اگر «عل بن حمزه
بطائن» باشد، اقوال درباره او مختلف است. چه اینه متقدمین از رجالیین در مورد ایشان، توثیق ندارند و بعد افرادی مثل ابن
غضائری و علامه حل(ره) ایشان را تضعیف کردهاند، ول شیخ طوس(ره) در کتاب «عده الاصول» مگوید: طایفه امامیه به

روایات عل بن اب حمزه بطائن عمل مکند.
«عن اب بصیر»:

ب. بررس دلالت:

« عن ابِ عبدِ اله(ع) قَال لَقَدْ قَض امير الْمومنين(ع) بِقَضية ما قَض بِها احدٌ كانَ قَبلَه و كانَت اول قَضية قَض بِها بعدَ رسولِ
اله(ص)» اولین قضاوت که امیرالمؤمنین(ع) بعد از رحلت پیامبر(ص) کرد و قبل از امیر المؤمنین(ع) چنین قضاوت نبوده،
این بوده که «و ذَلكَ انَّه لَما قُبِض رسول اله ص و افْض امر الَ ابِ برٍ » وقت حومت به دست ابو بر رسید، کس را
گفت: بله. گفت: « فَقَال «منَع لجالر ؟ فَقَالرالْخَم تشَرِب ر از او پرسید « ار گفتند: این شرب خمر کرده، ابوبآوردند پیش ابوب
ا» .من وقتلُّونَهتَحسي و رونَ الْخَمبشْري مقَو َانرظَه نيب نْزِلم و تلَمسا الَم نَّنا ةٌ»، گفت: «فَقَالمرحم ه ا وتَهشَرِب مل و
مسلمان شدم در میان قوم بودم که همه خمر مخوردند و آن را حلال مشمردند و گفت: «و لَو اعلَم انَّها حرام فَاجتَنبها»،

اگر علم داشتم این حرام است نم خوردم. گفت: من نمدانستم که خمر حرام است.

عمر گفت: « فَقَال ،«لجذَا الررِ هما فْصٍ فا حبا اي ا تَقُولم فَقَال رمع َلرٍ او ببا ر به عمر گفت چه کنیم؛ «فَالْتَفَتابوب
معضلَةٌ و ابو الْحسن لَها». یعن ابو الحسن عل ابن اب طالب(ع) باید این معضله را حل کند. « فَقَال ابو برٍ يا غَُم ادعُ لَنَا

علياً».

ابو بر اول گفت: عل ابن اب طالب(ع) را دعوت کنیم تا از او سوال کنیم. عمر گفت: نه برویم پیش عل ابن اب طالب(ع). «
قَال عمر بل يوتَ الْحم ف منْزِله فَاتَوه و معه سلْمانُ الْفَارِس فَاخْبره بِقصة الرجل فَاقْتَص علَيه قصتَه». عل ابن اب طالب(ع)
فرمود: «فَقَال عل(ع) بِ برٍ ابعث معه من يدُور بِه علَ مجالسِ الْمهاجِرِين و انْصارِ فَمن كانَ تََ علَيه آيةَ التَّحرِيم فَلْيشْهدْ
علَيه فَانْ لَم ين تََ علَيه آيةَ التَّحرِيم» ی کس را بفرستید میان دوستان و مسلمانان که با او در ارتباط هستند، از آنها سوال

کنید که آیا کس آیه حرمت شرب خمر را برای این آدم خوانده یا نخوانده است؟

اگر آیه حرمت برایش خوانده شده باشد، باید حدش زد و اگر آیه برایش خوانده نشده باشد، « فََ ش‌َء علَيه »، که «فعل ابو بر
بالرجل»، ابو بر این کار را انجام داد «فَفَعل ابو برٍ بِالرجل ما قَال عل(ع) فَلَم يشْهدْ علَيه احدٌ» و هیچ کس هم شهادت به این
.«مشَدْتَهر(ع) لَقَدْ العانُ للْمس گوید: به امیر المؤمنین(ع) عرض کردم: «فَقَال(ره) مبعد سلمان فارس « بِيلَهس َّنداد. « فَخَل

خوب اینها را کم و راهنمای کردی. و اینها را هدایت کردی.

شاهد ما این فراز است که امیرالمؤمنین(ع) در پاسخ مفرماید: «انَّما اردت انْ اجدِّد تَاكيدَ هذِه اية ف و فيهِم» من مخواستم
ن لاما عتَّبن يا قحا قالْح َلدِي اهن يفَمخوانند که: (ااین آیه را تأکید کنم که در مورد من و در مورد اینهاست. بعد آیه را م
يهِدِّي الا ان يهدَى فَما لَم كيف تَحمونَ) خوب این روایت، دلالت خیل خوب دارد که این (من يهدِي الَ الْحق) در مورد امیر

المؤمنین(ع) است. در مورد کسان است که وصل به منبع هدایت هم باشند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


نقض و ابرام نظریه علامه طباطبای(ره) از منظر مختار؛

حالا ببینید باز من نتهای عرض کنم اینجا که ممن است از جهت مؤید فرمایش مرحوم علامه(ره) باشد ولو باز همان اشال
ظهوری که عرض کردیم باق مماند. ببینید ما اگر هدایت را مصداق بررس کنیم، این ی نوع بررس است و نوع دیر آن

است که بوییم این آدم، تمام فعلهایش و قولهایش و اعمالش و فرش، هدایت ال الحق است.

) را نباید بیاوریم روی مصداق، زیرا اگر روی مصداق آمد، ی آدم معمول هم در موردی خاص قالْح َلدِي اهن ياین (م
متواند «یهدی ال الحق» باشد. در این صورت به این فرد به خصوص نمتوان گفت: «یهدی ال الحق»، چرا که این شخص
فقط در ی مورد تخصص داشته و وارد بوده و زحمت کشیده و حق را پیدا کرده، ول عنوان هادی ال الحق را نمتوان به او
داد. لذا سؤال این است که به چه کس متوان گفت «یهدی ال الحق» است؟ مخصوصا که مضارع دلالت بر استمرار هم

دارد، نه به معنای اسم فاعل. بله به این معنا که دلالت بر حال و آینده و استقبال دارد.

یعن کس است که الان، آینده و تا آخر عمرش «یهدی ال الحق» است؛ لذا «من یهدی ال الحق»، یعن کس که تمام اعمالش
رفتارش در تمام قضایا، چه قضایای ظاهری شخصاش و چه قضایای حت اجتماعاش، در همه قضایا «یهدی ال الحق»
است. اگر اینطور معنا کردیم ، بعد از خدای تبارک و تعال، غیر از انبیاء و ائمه اطهار(عليهم السلام) مصداق ندارد، مخواهم
تلاش کنم بویم که اصلا اگر روایت نداشته باشیم، عنوان «من یهدی ال الحق»، عنوان است که بر غیر معصومین(عليهم

السلام) تطبیق نمکند و فقط بر اینها تطبیق مکند. این روایت هم که شاهد بر این مدعاست.

روایت دوم: مرفوعهی عبد العزیز بن مسلم از امام رضا(ع)؛

روایت دیر را باز مرحوم کلین(ره) نقل مکند.

الف. بررس سند:

«عن اب محمد قاسم بن علاء»: قاسم بن علا را در کتب رجال مگویند اهل آذربایجان بوده است؛ درباره وی نوشتهاند که
خدمت حضرت ول عصر(عج) رسیده و معجزهای از آن حضرت دیده است، «وقف عل معجزته». عل ای حال، وی فردی
بسیار مورد احترام و وثوق است. و مانند کلین(ره) و دیران، وقت اسم ایشان را نقل مکنند، ترحم هم مکنند و «رحمه اله»

ذکر مکنند که در کتب رجال ی از چیزهای که دلالت بر وثوق دارد، همین ترحم است.
«رفعه عن عبد العزیز بن مسلم»: این شخص توثیق ندارد.

ب. بررس دلالت:

«قَال كنَّا مع الرِضا(ع)... انَّ انْبِياء و ائمةَ ‐صلوات اله علیهم‐ يوفّقُهم اله و يوتيهِم من مخْزونِ علْمه و حمه»، خدا از آن
گنج علمش و حمتهایش به اینها اعطا مکند، «ما  يوتيه غَيرهم»، چیزی را که به غیر اینها نمدهد. خدا به ائمه(عليهم السلام)

علم و حمت را داده که به غیرشان نداده. «فَيونُ علْمهم فَوق علْم اهل الزمانِ» علم اینها فوق علم اهل زمانشان است.

بعد امام هشتم(ع) اشاره به این آیه مکنند که: «ف قَوله تَعالَ ا فَمن يهدِي الَ الْحق احق انْ يتَّبع امن لا يهِدِّي ا انْ يهدى‌ فَما
لَم كيف تَحمون» یعن طبق این روایت معنای فراز «من یهدی ال الحق»، این است که «من یهدی ببرکة علم من اله» و

ائمه(عليهم السلام) به این طریق هدایت به حق مکنند و در هر موردی حق برایشان روشن است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


همانطور که طبق اعتقاد امامیه مگوییم که ائمه طاهرین(عليهم السلام) خطا نمکنند و مصون از خطا و معصوم از خطا
هستند. حالا بعض افراد نادان و جاهل که در زمان ما هم متاسفانه هستند که مگویند: ما عصمت ائمه طاهرین(عليهم السلام)
را از کجا اثبات کنیم. اینها روی ضعف علم که دارند، مگویند ائمه(عليهم السلام) مانند بزرگان از علما بودهاند ول ی مقدار
بالاتر! ول اگر ایشان روایات را ببینند و یا در قرآن کریم به این آیات دقت بنند، که عنوان «من یهدی ال الحق»، فقط بر
معصومین(عليهم السلام) اطلاق مشود و بر غیر معصوم اطلاق نمشود، اشالشان برطرف مشود به اینه اینها علمشان

فوق علم اهل زمانشان هست، و اینها صاحب عصمت مطلق هستند و اینها در هیچ چیز خطا نمکنند.

البته در ابتدای این روایت مفصل و مهم، که در کاف ج1 ص 201 خوانده شد و در مورد امامت است، مفرماید: «امام واحدُ
 و لَه نْهرِ طَلَبٍ مغَي نم هّلك لبِالْفَض وصخْصم يرنَظ  و ثْلم لَه  و دَلب نْهدُ موجي  و مالع ادِلُهعي  دٌ وحا يهدَاني  رِههد
و قُوللَّتِ الْعض اتهيه اتهيه هارياخْت نُهمي وا اممرِفَةَ اعلُغُ مبذَا الَّذِي ي نابِ فَمهالْو لفْضالْم نم اصصاخْت لابٍ بستاك
و اءتِ الْخُطَبرصح و اءلَمتِ الْحرتَقَاص و اءمتِ الْحريتَح و اءظَمتِ الْعاغَرتَص ونُ ويتِ الْعاخَس و ابلْبتِ اارح و لُومتِ الْحتَاه
ة کافاء». که واقعاً هم ما و هم مردم ما باید این تعابیری که مربوط به امامت است و در کتاب الحجرلَّتِ الشُّعك و اءبلهِلَتِ اج

آمده ببینیم اینها را و در کلمه کلمهاش دقت کنیم.

روایت سوم: روایت عبدالرحمن بن مسلمة از امام صادق(ع)؛

باز روایت سوم که صاحب کتاب «البرهان» به نقل از کلین(ره) آورده است

الف. بررس سند:

«عنه عن اب عل الاشعری»: که همان احمد بن ادریس شیخ کلین(ره) است که موثق است.
«عن محمد بن عبد الجبار»: این هم موثق است.

«عن ابن فضال و الحجال جمیعا» یعن محمد بن عبد الجبار از ابن فضال و حجال هر دو نقل کرده.
«عن ثعلبة بن میمون»: که موثق است.

«عن عبد الرحمان بن مسلمة الجریری» یا حریری، که ایشان توثیق ندارد.

ب. بررس دلالت:

«قال قلت لأب عبد اله(ع)» به امام صادق(ع) عرض کردم: «يوبِخُونَّا و يذِّبونَّا». این عامه و اهل سنت به ما بخّ بخّ مگویند و
گفتند در روز غدیر گفتند ول حالا ما را تذیب مکنند. «انَّا نَقُول انَّ صيحتَين تَونَانِ» ما مگوییم آن دو صیحهای که در آخر
است از جبرئیل(ع) و مربوط به وجود مبارک حضرت حجت(عج) است و در برخ شان نداء آسمان الزمان است، که ی
آیات قرآن هم به آن اشاره شده و در روایات هم آمده است. این صیحۀ آسمان واقع مشود، چه اینه ی از علائم ظهور،

صیحۀ آسمان است.

آنوقت همانجا دارد که ی صیحهای هم از ابلیس از روی زمین بلند مشود و در تذیب آن صیحهی آسمان است، به طوری
شود ولگوییم که معتقدیم این دو صیحه واقع مها مگوید ما به سننند. حال سائل مرا گوش ن که مردم، صیحهی آسمان
آنها مگیند «يقُولُونَ من اين تُعرف الْمحقَّةُ من الْمبطلَة اذَا كانَتَا» وقت دو تا صیحه است، از کجا محقش را از باطل تشخیص
مدهیم؟ امام(ع) فرمود: «قَال فَما ذَا تَردونَ علَيهِم ؟»، راوی مگوید: «قُلْت ما نَرد علَيهِم شَيئاً» گفتند: ما چیزی جواب ندادیم.
امام(ع) فرمود: «قَال قُولُوا يصدِّق بِها اذَا كانَ من يومن بِها من قَبل». به اینها بو که تصدیق مکند این صیحه را کس که قبل

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


از آمدن این صیحه، ایمان به آن صیحه دارد. «يصدِّق بِها اذَا كانَ من يومن بِها من قَبل». بعد حضرت(ع) این آیه را مخوانند
که: « انَّ اله عز و جل يقُول ا فَمن يهدِي الَ الْحق احق انْ يتَّبع امن لا يهِدِّي ا انْ يهدى‌ فَما لَم كيف تَحمونَ‌».

البته در جمله «یصدق بها من یؤمن بها من قبل» این «من یؤمن بها من قبل» دو احتمال وجود دارد که عبارتند از:

«احتمال اول»:

آیا فقط خود حضرت(ع) هست، که خود حضرت(ع) صد در صد ایمان به این صیحه دارد.

«احتمال دوم»:

شود. یعنکه به برکت معصومین(عليهم السلام) ایمان آورده نیز، م مقدار وسیعتر است و شامل کس یا نه دائرهاش ی
بوییم شیعه که الان به برکت ائمهی معصومین(عليهم السلام) به وجود همچنین صیحهای و تصدیق آن ایمان آوردهاند.

حال کدام احتمال مد نظر است، به نظر مرسد که عل الظاهر همین احتمال دوم مراد است.

روایت چهارم: روایت زراره از امام صادق(ع)؛

صاحب کتاب «البرهان» در حدیث ششم باز نقل مکند:

الف. بررس سند:

«ابن بابویه»: شیخ صدوق(ره)
«قال حدثنا أب»: یعن پدر شیخ صدوق(ره)

«قال حدثنا محمد بن الحسین بن اب الخطاب»:
«عن جعفر بن بشیر»:
«عن هشام بن سالم»:

«عن زرارة»:

ب. بررس دلالت:

«عن أب عبد اله(ع)»، امام صادق(ع) این را فرمود: «ینادی مناد بإسم القائم(ع)» امام(ع) فرمود منادی إسم حضرت(ع) را
مبرد، «قلت خاص أم عام؟»، این نداء خاص است یا عام است؟ «قال عام یسمع کل قوم بلسانهم» حالا گاه اوقات مگویند
این نداء اگر عرب باشد، که در روایت داریم عرب است، هر قوم چطور متوانند بفهمند؟ این روایت مگوید هر قوم آن نداء
را به لسان خودشان مفهمند. نداء عرب هست و به زبان عرب اعلام ظهور مشود، ول هر قوم با لسان خودشان مفهمند.
«قلت: فمن یخالف القائم و قد نودی بإسمه» آیا وقت اسم حضرت(عج) آورده مشود از آسمان باز کس مخالفت مکند و
کیست که مخالفت کند؟ «قال لا یدعهم ابلیس حت ینادی، ف آخر اللیل فیش الناس». ابلیس ندا مدهد و مردم را و عدهای

را به ش ماندازد.



روایت پنجم: روایت معل بن خنیس از امام صادق(ع)

الف. بررس سند:

:«هياجِيلَوم»
:«همع نع»

:«وفْال نع»
:«بِيها نع»

:«اءغْرالْم ِبا نع»
«عن الْمعلَّ بن خُنَيسٍ»:

ب. بررس دلالت:

«عن ابِ عبدِ اله(ع)» در حدیث بعدی از امام صادق(ع): «قال صوت جبرئیل من السماء» این صیحتین که در دو سه روایت
قبل خوانیدم، مفرماید: «صوت جبرئیل من السماء و صوت ابلیس من الارض فاتبعوا الصوت الاول و ایاکم الاخیر»، بپرهیزید

از آن صوت أخیر که «أن تُفتنوا به»، که مفتون به او بشوید.
 

روایت ششم: روایت عمرو بن اب القاسم از امام صادق(ع)؛

ی از روایات که هست در تفسیر عیاش آنجا آمده است.

الف. بررس سند:

«عن عمرو بن اب القاسم»:

ب. بررس دلالت:

«قال سمعت ابا عبد اله(ع) و ذکر اصحاب النب(ص)» امام صادق(ع) اصحاب پیامبر(ص) را نقل مکرد. «ثم قرأ أفمن
یهدی ال الحق احق ان یتبع، فقلنا من هو أصلح اله؟» به امام صادق(ع) عرض کردم این (من یهدی ال الحق) در میان
اصحاب رسول خدا(ص) چه کس بوده؟ ببینید این خودش نتهای است. امام(ع) در جواب فرمودند: «بلَغَنا أنّ ذل عل(ع)».
بر او کاملا تطبیق مکند، امیر در میان آنها فقط امیرالمؤمنین(ع) بوده. یعن آن کس که این عنوان (من یهدی ال الحق) 

المؤمنین(ع) بوده و حت اصحاب أمیر المؤمنین(ع) را هم شامل نمشود.

روایت هفتم: روایت اب جارود از امام باقر(ع)؛

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


الف. بررس سند:

«عل ابن ابراهیم»:
«قال ف روایة أب الجارود»:

ب. بررس دلالت:

«عن اب جعفر(ع) ف قوله: افمن یهدی ال الحق احق ان یتبع ام من لا یهدی»، فرمود: «فأما من یهدی إل الحق فهم
محمد(ص) و آل محمد(عليهم السلام) من بعده». اینها فقط منحصر در رسول خدا(ص) و اهل بیت(عليهم السلام) رسول خدا
هستند. «و اما من لا یهدی الا ان یهدی، فهو من خالف من قریش و غیرهم اهل بیته من بعده». آن «من لا یهدی» کسان بودند که

با عل ابن اب طالب(ع) و با عترت رسول خدا(عليهم السلام) و با اهل بیت رسول خدا(عليهم السلام) مخالفت کردند.

بیان نظر نهای پیرامون آیه و ارتباط آن با مسالهی مهدویت؛

ظهور دارد که «ف گوییم، فقط در کسانرا م (الحق من یهدی ال) به هر حال مجموعا از این روایات، ما خودمان عنوان
جمیع الامور یهدی ال الحق» هستند و این فقط انطباق بر انبیاء و ائمه طاهرین(عليهم السلام) پیدا مکند. پس با قطع نظر از

روایات هم، آیه مربوط به همین معناست.

حالا ربط این آیه و قضیۀ مهدویت این است که: آن تعبیری که در روایت قبل خواندیم که «ینادی منادٍ بإسم القائم(عج)» و این
آید و مربوط به ظهور حضرت(عج) هست که امام صادق(ع) در آن روایت فرمود: این صیحه را کسدو صیحهای که م

تصدیق مکند که ایمان به او قبلا آورده است و این شامل خود حضرت صادق(ع) و اصحاب ایشان، متواند باشد.

البته این آیه دیر بیش از این مطالب، دلالت بر بحث ندارد. تا آیات دیر را ان شاء اله بررس نماییم.

.رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحم َلع هال َّلص و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35

