
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۱۴ آبان ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 34 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس احتجاجات آیهی 35 یونس دال بر موضوع مهدویت؛ 

ی از آیات شریفه ای که در بحث مهدویت باید مورد بحث قرار بیرد، آیهی شریفهی 35 از سوره مبارکهی یونس است. چه
َلدِي اهن يفَما قلْحدِي لهي هال قُل قالْح َلدِي اهن يم مآئكن شُرم له فرماید: (قُلدر این آیه م اینکه خدای تبارک و تعال
الْحق احق ان يتَّبع امن لا يهِدِّي الا ان يهدَى فَما لَم كيف تَحمونَ) خدای تبارک و تعال در این آیات شریفه، در مقام احتجاج
در برابر مشرکین است. چرا که خداوند متعال تا قبل از این آیه، «دو احتجاج» را علیه مشرکین اقامه فرمودند و این آیه، به

عنوان سومین احتجاج است.

بررس و تبیین اجمال چهار فراز آیه؛

در این آیه شریفه چند فراز وجود دارد که عبارتند از:
«فراز اول»: (هل من شُركآئم من يهدِي الَ الْحق)؟ خداوند منان در این آیه مفرماید: ای رسول ما! به مشرکین بو که آیا در
َلدِي اههست که (ي دادند، کسبرای خداوند قرار م میان شرکاء شما که مراد أصنام و بتهاست، آنچه را که به عنوان شری
الْحق) نماید؟ طبیع است جواب که مشرکین بخواهند بدهند منف است و اساساً اینها جواب ندارند تا بدهند. لذا شخص رسول

گرام خدا(ص) مأمور مشود که از طرف خداوند سبحان جواب این سؤال را بدهد.

(قُل اله يهدِي للْحق)؛ بو خدا هدایت به حق مکند. خداوند است که متواند و بالفعل به سوی حق هدایت «فراز دوم»: 
مکند.

«فراز سوم»: (افَمن يهدِي الَ الْحق احق ان يتَّبع)، بعد هم به عنوان ی قاعده کل مفرماید: آیا آن کس که هدایت به حق
مکند، سزاوار است که تبعیت بشود؟ (امن لا يهِدِّي الا ان يهدَى)؛ یا کس که خودش هدایت ندارد، مر اینکه دیری او را

هدایت بند؟

«فراز چهارم»: (فَما لَم كيف تَحمونَ) این چه حم باطل است که مکنید؟. شما آمدهاید آنچه را که «لا یهدی إل الحق»
است را مساوی قرار دادید با آن چیزی که (يهدِي الَ الْحق) است. آری خداوند متعال (يهدِي الَ الْحق) است. این چه جهالت و
هِدِّيي دهید با موجودی که (لااست را مساوی قرار م (قالْح َلدِي اهي) ای است که شما موجودی را که چه روش و چه نادان
الا ان يهدَى) یعن «لا یهتدی بنفسه»؛ خودش اهتداء به نفسه ندارد، مر اینه هدایت شود. این چه حم باطل است که م کنید

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


خود انسان «ف ر، «لا یهتدی بنفسه». یعندهید.  به عبارت دی قرار م و این اوثان و بتها را در ردیف خدای تبارک و تعال
نفسه» و «بنفسه» هدایت ندارد. (الا ان يهدَى). مر اینه هدایت بشود. یعن انسان موجودی است که غیر، باید او را هدایت
بند . نتیجه این م شود: خدا مفرماید این سوال را بن: (افَمن يهدِي الَ الْحق)، آیا کس که به حق هدایت مکند، سزاوار
تبعیت در امر و نه است ؟ یا کس که خودش «لا یهتدی بنفسه»، خودش بنفسه چیزی ندارد و اگر هدایت بخواهد وصف برای

او بشود باید از ناحیۀ غیر بیاید.
این معنای اجمال آیه بود.

معرف برخ از کتب تفسیری، بررس کننده در مورد این آیه؛
از جمله مفسرین که در مورد این آیه، استدلال کردهاند، عبارتند از:

ی. مرحوم شیخ طوس(ره) در کتاب «التبیان ف تفسیر القرآن» در مورد این آیه به اختصار بحث کرده است.

دو. همچنین مرحوم طبرس هم در کتاب «مجمع البیان»، در این زمینه بحث کرده است البته مدانید که کتاب «مجمع البیان»،
عمدهی مطالبش از کتاب «التبیان ف تفسیر القرآن» است. یعن مرحوم طبرس(ره) گاه اوقات، شرح بعض عبارات موجز
«التبیان ف تفسیر القرآن» را دنبال مکند، هر چند  اضافات هم دارد، ول عمدهی مطالب آن، از «التبیان ف تفسیر القرآن»
است. البته شیخ طوس(ره) در «التبیان ف تفسیر القرآن» یا صاحب «مجمع البیان» جز اینه مقداری به ظاهر آیه پرداختهاند و

احتمالات که دیران در آیهی شریفه دادهاند، خیل در عمق آیه تأمل نفرمودهاند.

تفسیر القرآن» تأمل زیادی در مورد این آیه داشتهاند و راه را بیشتر ط (ره) در کتاب «المیزان فسه. مرحوم علامه طباطبائ
کردهاند، یعن ایشان بسیار زیادتر از مرحوم شیخ طوس(ره) و مرحوم شیخ طبرس(ره) به این آیه پرداختهاند.

تبیین سیر درس، پیرامون این آیه در ضمن، دو بحث؛

به هر جهت سیر بحث در این آیه چنین است که:

بحث اول.

بررس تفسیر و نات مهم آیه؛ اول باید تفسیر آیه را بیان کنیم و ببینیم معنای آیه چیست و نات که در خود آیه هست بیان کنیم
که در این زمینه نات که مرحوم علامه طباطبای(ره) ذکر کردهاند را ی به ی بیان مکنیم و به همان ترتیب پیش مرویم که

ترتیب بسیار خوب است.

بحث دوم.

بررس موضوع آیه؛ و بعد برسیم به بحث و موضوع که دنبالش هستیم.

بررس پنج نتهی تفسیری آیه، از منظر علامه طباطبای(ره)؛

مرحوم علامه طباطبای(ره) در این زمینه نات مختلف را بیان فرمودند که ذیلا آنها را بررس منماییم؛

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


نتهی اول:

عدم فرق متعدی شدن کلمهی «يهدِي» با لام و ال به شهادت دیر فراز آیه و دفع شبهات پیرامون این بحث؛

علامه طباطبای(ره) ابتداء پیرامون کلمهی (يهدِي) فرمودند: کلمهی هدایت، هم با «لام» متعدّی مشود و هم با «إل». پس
(يهدِي الَ الْحق) با (يهدِي للْحق) فرق نمکند و هر دو به ی معنای واحد است. گر چه در کثیری از آیات شریفهای که لفظ
هدایت آمده با «لام» متعدّی شده، ول مفرمایند: هر دوی «لام» و «إل» به ی معنای واحد است و کسان که گفتهاند اگر با
«إل» متعدی بشود، فقط معنای تعدیه را دارد و اگر با «لام» بیاید این «لام»، لام تعلیل است؛ مفرمایند این حرف، «لیس
) خداوند در قسمت اول قلْحدِي لهي هال قُل قالْح َلدِي اهن يفرماید: (ممستندی ندارد. در این آیهی شریفه که م ء» یعنبش

.(قلْحدِي لهي هال قُل قالْح َلدِي اهن يم مآئكن شُرم له قُل) :فرمایدآیه م

 ایشان م فرمایند فرق بین این دو نیست. (يهدِي الَ الْحق) با (يهدِي للْحق) ی معنا دارد و آنها که خواستهاند فرق بذارند،
گفتهاند «لام» در (يهدِي للْحق) لام تعلیل است. لام تعلیل بودن به این معناست که چرا هدایت مکند، (للْحق) هدایت مکند، نه
برای غیر حق. به دیر سخن، مرحوم علامه طباطبای(ره) فرمودهاند: این سخن «لیس بشء» یعن مستندی ندارد. یعن لغویون
در مورد کلمهی هدایت مگویند که «هدی له و هدی إلیه» ی معنا دارد و برای تعدیه فرق بین «لام» و «إل» نیست؛ لذا دیر

.(قالْح َلدِي اهي) داشته و نفرموده (قلْحدِي لهي هال قُل) وییم خداوند تعمدی در بیانندارد که ب وجه

و البته شاهد فرمایش علامه طباطبای(ره) در دنبالهی همین آیه است؛ یعن فراز (افَمن يهدِي الَ الْحق)، این آیه شاهد آن
فرمایش ایشان است که در (يهدِي للْحق) همان حق مراد است. اگر واقعاً «لام» در اینجا برای تعلیل بود، باید در دنبالهاش

.( هِدِّيي ن لاما عتَّبن يا قحا قالْح َلدِي اهن يفَمفرمود: (ام

نتهی دوم:

تبعیت از حق و هادی به حق، سومین برهان از براهین عقل و فطری اقامه شده در کلام اله است؛
علامه طباطبای(ره) مفرمایند: این سومین حجت است که خداوند در این آیات شریفه، اقامه فرموده و ی از حجت های
عقل است. به این معنا که از امور مرتز در فطرت انسان این است که هر انسان عقلا و إرتازاً تبعیت از حق را واجب
مداند. تبعیت از حق، وجوب عقل دارد. وجوب فطری دارد. ی امر ارتازی فطری است. حت مواردی که انسان م بیند
افرادی دارند در زندگ راه خطا مروند، از باب اشتباه مصداق است و فر مکنند این راه، راه حق است و فر مکنند
کمالشان در این راه است. فر مکنند سعادتشان در این راه است. ول اصل وجوب تبعیت حق را عقلا و فطرتاً همه قبول

دارند.

آنوقت علاوه بر این عقل، مگوید تبعیت از «هادی للحق» هم واجب است. وقت تبعیت از حق، واجب شد، تبعیت از «هادی
إل الحق» و کس که شخص را هدایت به حق م کند، نیز واجب الاطاعة است.

نتهی سوم:

قاعده کل این است که فقط، هدایت اله به حق است و این هدایت شامل توینیات و تشریعیات مشود؛

به پیامبر اکرم(ص) امر کرده که «أن یخلفهم بالجواب»، یعن ،فرمایند: خدای تبارک و تعال(ره) ممرحوم علامه طباطبای

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


پیامبر(ص) به جای مشرکین، جواب بدهد. (قُل اله يهدِي للْحق)؛ فقط خدا هدایت (الَ الْحق) دارد. (اله يهدِي للْحق). آنوقت
توضیح مدهند که خدا هم در امور توین و هم در امور تشریع هدایت مکند. در امور توین هر شیئ را به آن غایت و
مقصود تویناش مرساند. همانند آیات (ربنَا الَّذِي اعط كل ش‌ء خَلْقَه ثم هدَي‌) طه 50. که منظور از این فراز (ثم هدَي‌)
هدایت توین است. و یا آیهی (الَّذِي خَلَق فَسوي‌ * و الَّذِي قَدَّر فَهدَي). اعل 2و 3 که منظور از این فراز (فَهدَي)، هم هدایت
توین است و هم هدایت تشریع. پس آن قوانین که برای سعادت بشر لازم است، فقط خدای تبارک و تعال به او توجه و
احاطه دارد. آری فقط خداست که متواند انسان را با قوانین که به وسیلهی رسل و به وسیلهی إنزال کتب که برای آنها

مفرستد، به سعادت برساند.

دانیم که ذات مطلقه را موجودی م؛ چون ما ال(قلْحدِي لهي هال) .است و نقل عقل اصل مسلّم البته، خود این مطلب، ی
دارد علم مطلق دارد، قدرت مطلق دارد، حیات دائم دارد و زوال در او نیست. این چنین موجودی است که قدرت برای هدایت

(للْحق) و (الَ الْحق) دارد. یعن خود انسان، نمتواند «بنفسه» هدایت (الَ الْحق) بند.

 آری انسان نمتواند. زیرا  انسان با تمام این عقل که خداوند به او داده باز عاجز است از این که در همهی امورش بتواند
هدایت (الَ الْحق) بند. فقط خدای تبارک و تعال است که هدایت به حق مکند و غیر از او، اصلا موجود دیری صلاحیت
(الَ الْحق) را ندارد. و به هر روی، مرحوم علامه(ره) در دنبالهی کلامشان هم اشاره مکنند به آیۀ شریفۀ: و   (قلْحل) هدایت
(الْحق من ربِكَ فَلا تَونَن من الْممتَرِين) بقرة 147، که این خودش ی قاعدۀ کل است.که (الْحق من ربِكَ) یعن حق فقط از
ناحیۀ خداست. و در ادامه مفرمایند: «إنّ الحق من الإعتقادِ و القولِ و الفعل، إنّما یون حقا بمطابقة السنّة الجاریة ف الون
للّذي هو فعله. فالحق بالحقیقة إنّما یون حقا بمشیته و إرادته». حق آن است که مطابق با مشیت و ارادۀ خدا باشد. آنچه که از

نظر اعتقاد و قول و فعل، اگر مطابق با مشیت و ارادۀ خدا باشد، این مشود حق و لا غیر.

نتهی چهارم:

تبیین دو مبنا در سئوال اله؛ الف. مرحوم طبرس(ره): آیا در میان بتها، هدایتری هست؛ ب. مرحوم علامه(ره): در مقام
ترجیح، آیا خدا احق به تبعیت است یا بتها؟

) است که سوال است که خدای تبارک و تعال مکند، تا قالْح َلدِي اهن يفَمکنند، فراز (اری که علامه(ره) تبیین مقسمت دی
مشرکین بیانند خودشان جواب دهند و قضاوت بنند. حالا که در اول این آیه مفرماید: (هل من شُركآئم من يهدِي الَ الْحق)؛
ند و بیان کند چه چیز خیر است و چه چیز شرب (قالْح َلا) هست که هدایت آیا این اصنام و اوثان، در میان اینها ی یعن
است، چه چیز نفع است و چه چیز ضرر است؟ و چه چیز سعادت است و چه چیز شقاوت؟ که البته این تعابیر در بعض از

کتابهای تفسیری آمده است. همچون:

قالْح َلدِي اهن يم مآئكن شُرم لفرماید: «ه(ره) در کتاب «مجمع البیان» به این تعبیر اشاره فرموده و ممرحوم شیخ طبرس
الرشد و ما فیه الصلاح و النجاة و الخیر». در میان این اوثان و اصنام آیا کس أی: هل من هذه الأصنام من یهدی الناس إل
هست که بیاید مردم را به رشد و صلاح و نجات هدایت کند، «بدلالة ینصبها»، ی راهنمای برای اینها بفرستد، «و حجة یظهرها

فلابدّ أن یجیبوا باله»، اینها طبیع است که بوید نه. چون این بتها چنین کاری را نمتوانند انجام دهند.

 بتها موجودات جامدی هستند که اصلا قدرت هدایت ندارند. بعد حالا که جواب مدهند «لا»؛ خداوند به رسول گراماش(ص)
مفرماید که: ای رسول ما، بو خدا فقط هدایت به حق م کند، «أنت لهم، اله هو الذی یهدی للحق إل طریق الرشاد». اینجا
هم آن نتهای که مرحوم علامه طباطبای(ره) دارد، صاحب «مجمع البیان» هم به آن اشاره دارد. که «یقال: یهدی إل الحق و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=50
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=87&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=87&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=147
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


یهدی للحق بمعن واحد». به ی معنای واحد است، چه با «إل» بیاید و چه با «لام» بیاد. عبارت «مجمع البیان» این است:
«أفمن یهدی للحق معناه: أفمن یهدی غیره إل طریق التوحید و الرشد»، آیا کس که غیر خودش را به حق یعن به طریق توحید
و رشد هدایت کند، «أحق أن یتّبع»، یعن دستورات و امر و نهیش تبعیت بشود، یا «أمن لا یهِدِّی»، یعن «لا یهدّی أحدا، إ أن

یهدی».

مرحوم علامه طباطبای(ره) در کتاب «المیزان» اینجا مفرمایند:

:اولا

(هِدِّيي لا) که اش مورد نظر است. درست است که در واقع آن کسفرمایند: این همان جنبۀ أفعل تفضیلم ،(قحا) راجع به این
) لزوم تبعیت دارد؛ ول مفرمایند: چون خدا در مقام این است که مخواهد قالْح َلدِي اهکه (ي قابلیت تبعیت ندارد و آن کس
به مشرکین بوید قضاوت کنید و ببینید کدام ترجیح دارد و در مقام ترجیح، بین دوران تبعیت از خدا و تبعیت از این شرکاء،
عقل شما کدام را مگوید؟ قطعاً عقل مگوید: خدا هدایت مکند و این بتها هدایت نمکنند؛ علامه(ره) مفرماید: تعبیر به
أفعل تفضیل که در اینجا آمده و مسئلۀ تعیین مطرح نشده و نفرموده کس که هدایت مکند او باید تبعیت شود و کس که هدایت

نمکند نباید تبعیت بشود، در حال که واقع همین است. 

ول چرا عدول کرده و أفعل تفضیل آورده ، چون در مقام ترجیح است. چه اینکه در مقام ترجیح، اول باید با مشرکین اتمام
حجت کرد، حالا این تعبیر را من دارم اضافه مکنم، که به این مشرکین همان اول نمشود، اصل و حقیقت را گفت و گفت
فقط خدا هدایت مکند و شما بتها را کنار بذارید. چون در مقام ترجیح است و در مقام استدلال است، باید با این لسان، به آنها
گفت، یعن باید گفت این خدا، ترجیح دارد برای تبعیت، خدای که هدایت مکند ترجیح دارد یا بتهای که هدایت نمکنند؟ و این

نحوۀ استدلال قابل قبولتر است. پس علامه(ره) این نته را در اینجا مطرح مکنند.

ثانیاً: 

بر حسب آنچه که در «التبیان» شیخ طوس(ره) و در «مجمع البیان» شیخ طبرس(ره) آمده است، برای کلمهی (لا يهِدِّي) در
فراز (افَمن يهدِي الَ الْحق احق ان يتَّبع امن لا يهِدِّي) پنج قرائت نقل شده است:

قرائت اول: قرائت که اهل کوفه گفتهاند غیر از عاصم؛ اینها بدون تشدید و با کسر دال خواندهاند یعن: (لا یهدِی)؛
قرائت دوم: قرائت اهل مدینه به استثنای ی نفر که با کسر دال ول با تشدید یاء خواندهاند. یعن (لا یهدِی)؛

.(دِیهلا ی) از قراء است به اینکه هاء را فتحه بدهیم و دال را کسره بدهیم و یاء را مشدد کنیم. یعن قرائت سوم: قرائت برخ
قرائت چهارم: قرائت عاصم با ی عدّۀ دیر که (یهِدّی) خواندهاند.

قرائت پنجم: این است که یاء را هم کسره بدهیم. یعن (یِهِدِّی).

پس در مجموع پنج قرائت شد که عبارتند از: (أمن لا یهدی، أمن لا یهدِی، یهدِّی، یهِدِّی، یِهِدِّی). حال:
اگر (لا یهِدِّی) خواندیم که روشن است: مرحوم علامه طباطبای(ره) در اینجا فرمودند: قرائت رائج، همین (لا یهِدِّی) است. طبق
آن چیزی که شیخ طوس(ره) در «التبیان» و مرحوم طبرس(ره) در «مجمع البیان» دارد و اینطور نیست که (لا یهِدِّی) قرائت
رائج باشد. زیرا أهل کوفه و اهل مدینه که خودشان دو طائفه بزرگ از قراء هستند، هیچدام اینطور نخواندهاند و فقط چند نفر
محدود اینونه خواندهاند. البته آنچه که در زمان ما و میان ما رائج است همین قرائت است. ول در میان قراء، (یهِدِّی) طرفداران

چندان ندارد. البته اگر «یهدی» خواندیم که روشن است.
اما:

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


اگر با تشدید خواندیم از باب افتعال است و «یهتَدی» بوده. در «یهتدی» نیز، تاء در دال ادغام م شود. مرحوم طبرس(ره)
مفرماید: «یهدی»، با «یهدّی» با «یهِدّی» با «یِهِدّی أصل، جمیعها یهتَدی»، تمامش از باب افتعال است. «و إن إختلفت
ألفاظها، اذغم التاء ف الدال». پس در «یهتَدِی»، تاء را در دال ادغام کردهاند، «لمقاربتها لها فإنّهما من حیزٍ واحد». چون اینها

محل اداء مخرجشان در دهان و لسان و زبان نزدی به هم است. تاء و دال قریب به هم هستند. پس تاء را در دال ادغام کردند.

 «ثم إختلفوا ف تحری الهاء» . هاء را چه حرکت بدهند؟ بعضها حرکت فتحه دادند و بعضها حرکت کسره دادهاند و
«یهدِّی» خواندهاند. مثلا آن فتحهی تاء را به هاء دادهاند و «یهدِّی» شد. تاء در دال ادغام شده و شد دال، و در نهایت دو دال، در
هم ادغام شده است. یا فتحهی تاء افتاده و کسرهی دال دوم به دال اول منتقل شده و یا التقاء ساکنین شده و هاء با دال دوم
التقاء ساکنین شده و «یهِدِّی» شده. اینها چیزهای است که باید به «مجمع البیان» مراجعه شود. بالاخره آنچه که مهم است این

است که اگر «یهدی» نباشد و آن چهار قرائت دیر اگر باشد «یهتَدِی» مشود.

نتهی پنجم: 

تبیین نقش قرینهی مقابله در «هدایت به حق» و «منحصر بودن چنین هدایت در خداوند متعال»؛
مرحوم علامه طباطبای(ره) فرمودند: به قرینهی مقابله در نقطه مقابل، (يهدِي الَ الْحق)، باید «عدم الهدایة إل الحق» باشد.
یعن قرینهی مقابله این مطلب را مگوید که «إهتداء إل الحق» مقابلش «عدم الإهتداء إل الحق» است. حال به نظر علامه

طباطبای(ره) ی سؤال در اینجا تولید مشود که باید به آن پاسخ مناسب داد: به این سؤال و جواب عنایت فرمایید:

سؤال:

َلدِي اهن يفَمعدم الإهتداء را آورده؟ و فرموده است (ا (قالْح َلا) سوال این است که چرا خداوند در این آیه، مقابل هدایت
) و نفرموده «أفمن یهتدی إل الحق». در حال که اینجا هدایت (الَ الْحق) است و مقابلش «عدم الإهتداء» است، نه «عدم قالْح

الهدایة إل الحق».

جواب:

مرحوم علامه(ره) بعد از طرح این سوال، در جواب مفرماید: دو ملازمه در اینجا وجود دارد. که باید خوب دقت شود. این دو
ملازمه عبارتند از:

«ملازمهی اول»:

اگر کس «اهتداء بالغیر» پیدا کرد، در این صورت بین «إهتداء بالغیر» و ««عدم الهدایة إل الحق» ملازمه است.

«ملازمهی دوم»:

اگر کس«اهتداء بنفسه» پیدا کرد، در این صورت بین «إهتداء بنفسه» و ««یهدی إل الحق» ملازمه است. یعن بین هدایت به
حق و إهتداء به ذات هم، ملازمه است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35


در نتیجه علامه طباطبای(ره) مخواهند بفرمایند: کس که (يهدِي الَ الْحق)، است، این هدایت به حق، ملازمه دارد که
«بنفسه» باید (الَ الْحق) یا (للْحق) هدایت بند، نه «بالغیر» .تعبیرشان این است که «فالذی یهدی إل الحق، یجب أن یون
الحق شود که: «و الذی یهتدی بالغیر، لیس یهدی إلمهتدیاً بنفسه لا بهدایة غیره». لذا در نقطه مقابل این سخن، این جمله م

أبدا».

بیان نظر مختار پیرامون نظریهی مقابله در آیه؛

همانطور که مشخص است این ی برداشت خیل ظریف و دقیق است که مرحوم علامه طباطبای(ره) در اینجا استفاده
مکنند. یعن ما باشیم و ظاهر آیه، یعن بدواً، مگوییم (من يهدِي الَ الْحق) یعن هر کس که کلمهی حق را بوید و هدایت به
حق کند، حالا خودش عمل بند یا نند، فرق ندارد؛ که در عبارات بعد به این نته اشاره مکنند. ول مخواهند بفرمایند نه.
َلخداوند تنها موجودی است که بالذات هدایت دارد و هدایت (ا یعن ،( قلْحدِي لهي هال ه در اول فرمود: (قُلمخصوصاً این
قالْح َلدِي اهن يفَمفرماید (اکه در اینجاست و خدا م این تقابل دارد و هدایتش «بنفسه» است. این قرینهی مقابله، یعن (قالْح
احق ان يتَّبع امن لا يهِدِّي)، پس (لا يهِدِّي)، یعن «لا یهتدی»؛ یعن کس که «إهتداء بالغیر» دارد، این یعن بالذات خودش هدایت
(الَ الْحق) ندارد. کس که «اهتداء بالذات» دارد، فقط خدای تبارک و تعال است. او مهتدی بنفسه است. پس این نته باید

خوب درش دقت بشود و این فرمایش است که ایشان دارد و باید رویش تأمل بشود.

)، خوب سوال این است که چرا نفرموده «أمن لا یهدی»؟ هِدِّيي ن لاما عتَّبن يا قحا قالْح َلدِي اهن يفَمفرماید: (ابنابراین آیه م
روی این قرائت مشهور چرا نفرموده «أمن لا یهدي»؟ زیرا مقابله اقتضاء مکرد که بفرماید «أمن لا یهدي». آیا کس که هدایت
به حق مکند سزاوار تبعیت است، یا کس که هدایت به حق نمکند. بله فرموده: آیا کس که هدایت به حق مکند سزاوار

تبعیت است یا کس که اهتداء بالذات ندارد؟ «إلا أن یهدی».

که خیل قاعده کل کنند که پس یری او را هدایت کند. آن وقت از این استفاده ماگر بخواهد هدایت داشته باشد، باید دی 
هم رویش تیه دارند این است: «من یهدی إل الحق یجب أن یون مهتدیا بنفسه». او دیر نمتواند کس باشد که هدایت را

دیری به او داده باشد. و این نتۀ بسیار مهم است، در آن مطلب که بعداً مخواهیم ارائه دهیم.

آنوقت (من يهدِي الَ الْحق) مصداقش فقط خدای تبارک و تعال مشود و مصداقش فقط انسانهای مشوند که دیری
نیامده، آنها را هدایت کند. یعن معصومین(ع). دیران هم یعن دیران که مثل خودشان هستند. درست است هدایت
معصومین(ع) به عنایت خدای تباک و تعال است، ول به این معنا که هدایتشان از جانب کسان که همردیفشان هستند،
یعن (قالْح َلدِي اهن يم) ،باشد و همردیفانشان نیامدهاند آنها را هدایت کنند. با قطع نظر از روایات که بعدا خواهیم رسیدنم
«من یهدی بالذات و من یهدی بنفسه لا بالغیر». اگر بالغیر باشد مشود اهتداء نه هدایت. این نتهای است که ایشان در اینجا

استفاده کردند.

جلسهی آت بررس نات تفسیری در آیه؛
بعد از بیان این نات مفرمایند ما از اینجا اموری را به دست مآوریم و چهار تفسیر دیری که در مورد آیه شده را مفرمایند

باطل است. که در جلسه بعد بیان مکنیم.

.رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحم َلع هال َّلص و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=35

