
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۲۸ شهریور ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بررس تطبیق آیات و روایات پیرامون مهدویت؛  

إن شاء اله خداوند متعال در سال جاری توفیق دهد، تا برخ دیر از آیات را درباره مهدویت مطرح نمائیم. همانطور که در سال
گذشته توفیق پیدا کردیم، برخ از آیات را که در قرآن کریم، ظاهراً یا تأویلا متوان در رابطه با  مهدویت از آن استفاده کرد،

اشاره کنیم.

یادآوری درختوارهی بحث در سلسه مباحث حاضر؛

سیر بحث، در سه مرحله است که عبارتند از:

«مرحلهی اول»: ابتدا معنای اجمال از آیه مورد بررس قرار مگیرد؛
«مرحلهی دوم»: در مرحله بعد بررس م کنیم تا ببینیم خود آیه و بدون مراجعه به روایت، متوان دلالت یا إشعاری را بر قضیه

مهدویت إثبات کنیم.
«مرحلهی سوم»: بعد در مرحله آخر، از روایات استمداد مکنیم؛

البته شیوهی بحث در آیات قرآن باید همین گونه باشد که اول خود آیه ‐من حیث ه ه‐ بررس شود تا ببینیم خود آیه چه
دلالت دارد، سپس باید دید از آیه با استمداد از روایات چه استنباط مشود.

هفت. بررس آیات 7 و 8 مبارکه انفال؛ 

هفتمین آیه از آیات شریفهای که به عنوان تأویل در مورد ظهور حضرت حجت(عج) و قضیه مهدویت مطرح مشود، آیات 7 و
رنَّ غَيونَ ادتَو و مَنَّها لا نفَتَيدَى الطَّائحا هال مدُکعذْ يا فرمایند: (وم 8 سوره مبارکه انفال است. که خداوند تبارک و تعال
رِهک لَو و لالْباط لطبي و قالْح قحيل  *  رينافْال دابِر قْطَعي و هماتلِب قالْح قحنْ يا هريدُ الي و مَونُ لَت ةکذاتِ الشَّو

) انفال 8-7 الْمجرِمونَ

بررس اجمال شان نزول آیه:

این آیه، قبل از جن بدر و رویاروی مسلمانان با سپاه مشرکان است؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8


این آیه، همانطور که مفسرین بیان کرده اند، مربوط به قضیه جن بدر است و ظاهرش آن است که قبل از جن بدر نازل شده
نه بعد از آن. چه اینه در قضیه جن بدر همانطور که در تاریخ ذکر شده، ماجرا این چنین بوده که به پیامبر(ص) خبر دادند که
ه است و در این کاروان، چهل نفر هستند و اموال بسیار زیادی به همراه دارند. شاید اجناسکاروان ابوسفیان از شام عازم م

را از مه برده بودند و فروخته بودند. حدود 50 هزار دینار در دست اینها بود که رقم بسیار بالای بوده است.

وقت به پیامبر(ص) خبر دادند ایشان فرمودند: مسلمانان آماده مقابله با اینها شوند، این مقابله از باب این بود که اینها اموال
زیادی از مسلمانان را گرفته بودند و این کار متوانست عنوان تقاص پیدا کند. تقاص نیز امری عقلائ است. مشرکین مه
سالهای متمادی تقریباً 13 سال به آزار و غارت اموال مسلمانان پرداخته و آنچه در این کاروان بود، شاید ی صدم آن اموال

غصب شده از مسلمین نبود.

پس مسلمانان به این قصد به طرف آن کاروان حرکت کردند. از طرف دیر برخ از جاسوسهای ابو سفیان که در مدینه بودند،
به ابو سفیان خبر عزم مسلمانان برای این مقابله را دادند. لذا ابو سفیان نیز شخص را مامور کرد تا با وضع عجیب و غریب و
ه را خبر دار کند تا مردم بفهمند که خبر، خبر مهمه شود و مردم مبا شتر گوش بریده و وارونه نشسته بر شتر و... وارد م
است. او نیز چنین کرد و مردم را از حمله لشر رسول خدا(ص) و اصحابش به کاروان ابوسفیان برای گرفتن آن اموال خبر
دار کرد. در تاریخ دارد که پس از این موضوع، ابوجهل با 950 نفر و 700 شتر و 100 اسب برای مقابله با رسول خدا(ص)

حرکت کردند.

ابوسفیان نیز از راه دیری به سوی مه رفت. در آن هنام به رسول خدا(ص) خبر دادند که از قریش، لشری آماده شده و
برای مقابله با شما آمدهاند. در این وضعیت رسول خدا(ص) با اصحابشان مشورت کردند که آیا سراغ ابو سفیان برویم؟ یا به
سراغ لشری برویم که از جانب قریش برای جن آمده؟ از این رو، پیامبر(ص) به اصحابش فرمود: «العیر أحب إلیم أم

النفیر؟» عیر؛ به معنای کاروان است و نفیر؛ به معنای لشر و دشمن است.

پس از مشورت، حضرت(ص) با اصحابش، مقداد فرمود: «امضِ‌ لما امركَ‌ اله‌ بِه»؛ هر چه خدا فرموده انجام بده و ما تابع
هستیم. ایشان به پیامبر(ص) عرض کرد اگر ما را در آتش بیاندازی «فَو اله لَو دخَلْت بِنَا الْجمر تَّبعنَاك‌» صحاب دیری گفت:
اگر ما را به وسط دریا ببری «لاتّبعناک». کثیری از مردم گفتند: به سراغ کاروان برویم و اموال را تصاحب کنیم. خود رسول

اله(ص) نظرشان رفتن به سوی قریش و جن با آنان بود. ولو آن کاروان خیل برای مسلمانان مهم بود.

چون مسلمانانِ هجرت کرده، اموالشان به غارت رفته بود و فقیر و ته دست شده بودند، این فرصت برای تقاص بسیار مناسب
بود، ول بالاخره رسول خدا(ص) جن با قریش را اختیار کرد و این اولین جن تاریخ اسلام بود. خدای تبارک و تعال با اینه
عدهی مسلمانان کم بود و آنان مگفتند: ما اصولا برای جن نیامدهایم، بله برای حمله به کاروان آمدهایم؛ زیرا 313 نفر در

برابر 950 نفر ابو جهل نمتوانیم قرار بیریم؛ لن خداوند منان به لطف خود، مسلمانان را پیروز نمود.

بررس اجمال معان برخ از مفردات و عبارات آیه 7 و8 انفال؛

) حال باید مفردات آیه را معنا کرد که عبارتند از: مَنَّها لا نفَتَيدَى الطَّائحا هال مدُکعذْ يا فرماید: (ودر این آیه خداوند م

ی. تبیین معنای «اذ»:

(اذ) یعن: «و اذکر» به این معنا که ای رسول ما یاد بیاور و یا ای مسلمین یاد بیاورید، زمان را که خدا وعده داد به شما (احدی

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7


الطائفتین). فرمود: مخیرید یا سراغ کاروان بروید و یا سراغ لشر قریش بروید و جن کنید.

دو. تبیین معنای عبارت «انها لم»:

(مَونُ لَت ةکذاتِ الشَّو رنَّ غَيونَ ادتَو و) .نیدخواهید باز این دو طایفه مال شماست و شما هر کاری م ی یعن (مانها ل)
شما هم دوست داشتید جن را انتخاب ننید و سراغ کاروان بروید. چون افراد کاروان خیل کم بود و مسلمانان م توانستند

حت بدون جن کاروان را بیرند. و (غَير ذاتِ الشَّوکة) یعن «غیر القتال»؛

سه. تبیین معنای «الشوکة»:

البته شوک به سه معنا آمده است که عبارتند از:

اول: به معنای «خار» مآید
دوم: بعدا در هر چیزی که «تیز و تند» است به کار برده شده است.

سوم: البته به معنای «قدرت» نیز به کار رفته است که معنای نزدی به آن دو معناست.

چهار. تبیین معنای فراز «و یرید اله ان یحق الحق بلماته»:

فراز (و يريدُ اله انْ يحق الْحق بِلماته) یعن خداوند اراده مکند که:

یثبت و یظهر»، یعن» یعن (یحق) کند. لذاخدا اظهار حق را اراده م خدا حق را به سبب کلمات خودش اظهار کند. یعن :لااو
خدا حق را اثبات کند.

(رينافْال دابِر قْطَعي و) :ًثانیا

پنج. تبیین معنای فراز «دابر»:

البته (دابر) به کس گفته مشود که پشت انسان مآید و چنین شخص را «دابر» مگوید. «الدابر ما یأت بعد الشء مما یتعلق
(ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْحواْ وظَلَم الَّذِين مالْقَو ابِرد عفَقُط) :به و یتصل به» هر چند معنای این واژه در آیه انعام 45 که آمده است
کنایه از استیصال و از بین رفتن قوم ظالمین است؛ همانند کس که پشت بند ندارد که کنایه از فناء و از بین رفتن آنهاست. از
این رو، (و يقْطَع دابِر الْافرين) کنایه از افناء و از بین بردن و استیصال کافرین است. بنابراین در این آیه خداوند متعال اراده

.( رينافْال دابِر قْطَعي و هماتلِب قالْح قحکند که (يم

البته در اینه نسبت این قسمت از آیه، با قبلش چیست؟ چهار احتمال است به دیر سخن، در قسمت قبل، خدا مفرماید:
خدا وعده داد یا کاروان یا لشر و جن را به شما تا خودتان انتخاب کنید. اینه خدا وعده  ْ( نفَتَيدَى الطَّائحا هال مدُکعي)
مدهد که (انها لم) و مسلمانان اگر مخواهند جن را رد کنند و کاروان را اختیار کنند و اگر م خواهند کاروان را رد کنند

و جن را اختیار کنند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7


ول خداوند متعال بعد مفرماید که در این گونه موارد حق این است که جن را اختیار کنید (یرید اله أن یحق الحق). به دیر
کلام، در این گونه امور، حق آن است که به سراغ جن بروید، نه اینه به فر کاروان باشید و به فر مسائل دنیوی باشید. بله

به دنبال حق باشید و به دنبال اثبات دین خدا باشید؛ البته در تفاسیر، حق در این آیه را، بر دو چیز تطبیق دادند:

تطبیق اول: «حق» در برخ از تفاسیر به قرآن تطبیق داده شده است؛

تطبیق دوم: و در برخ دیر از تفاسیر به «اسلام» تطبیق داده شده است.
بنابراین به نظر مختار، شاید این تعبیر دوم با بعض آیات دیر، تناسب بیشتری داشته باشد.، یعن خداوند اراده مکند که کفار،

مسلمان شوند. (یحق الحق) یعن خدا اراده کرده است تا حق برای این کفار، إظهار شود.

شش. تبیین  معنای فراز «بلماته»:

فراز (بلماته): یعن با کلمات خودش؛ لین در اینه مراد از (بلماته) چیست چهار احتمال وجود دارد:

احتمال اول: کلمات یعن معجزات؛

«قیل: بآیاته المنزلة ف محاربتهم». کفار دیدند که عده آنها سه برابر مسلمانان بوده 950 به 313 اما خدا باز مسلمانان را بر آنان
غلبه داد. پس کلمات یعن معجزات خدا. و ظاهر این است که کلمات به معنای معجزات و آیات اله است.

احتمال دوم: کلمات یعن امر اله؛

کلمات به معنای امر خدا تطبیق شده است.

احتمال سوم از منظر علامه طباطبای(قده): کلمات یعن سنت اله؛

مرحوم علامه طباطبای(ره) مفرماید کلمات همان است که در سوره صافات آمده است چه اینه خدای منان در آن سوره
و انَّ جنْدَنا لَهم‌ الْغالبون‌(173)) حال انَّهم‌ لَهم‌ الْمنْصورون (172)  مفرماید: (و لَقَدْ سبقَت‌ كلمتُنا لعبادِنَا الْمرسلين (171) 
منظور از (کلمتنا) در سوره صافات، این است که   انَّهم‌ لَهم‌ الْمنْصورون) این سنت قطع خداست که عباد ما بر کفار پیروز
مشوند (و انَّ جنْدَنا لَهم‌ الْغالبون). پس علامه(قده) (يريدُ اله انْ يحق الْحق بِلماته) را فرمودهاند مراد از کلمات همان کلمه

ای است که در سوره صافات آمده است.

احتمال چهارم: کلمات یعن ذوات معصومین(ع)؛

قحنْ يا هريدُ الي چهارمین احتمال هم هست که تطبیق کلمات بر ذوات معصومین(ع) است. که در تأویل آیات خواهد آمد. (و
.(رينافْال دابِر قْطَعي هِ وماتلِب قالْح

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=37&a=173
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=37&a=172
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=37&a=171
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=37&a=172
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=37&a=173
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7


هفت. تبیین معنای فراز «ليحق الْحق و يبطل الْباطل و لَو كرِه الْمجرِمون»:

،(قحيل) از این رو، «لام» در (ونرِمجالْم رِهك لَو و لالْباط لطبي و قالْح قحيل) :فرمایدبعد خداوند در آیه هشتم همین سوره م
) یعن یثبت الحق (و يبطل الْباطل و لَو كرِه الْمجرِمون). قالْح قحيخواهد که: (لخدا م لام غایت است. یعن

بررس ی سؤال مهم و بیان سه احتمال در جواب؛

» در آیه هشتم، ترار و تأکید فراز «انْ يحق الْحق» در آیه هفتم است؟ یا اینه اساساً تاکیدی در میان قالْح قحيحال آیا فراز «ل
نیست؛ که سه احتمال در این زمینه هست:

احتمال اول:

با توجه به اهمیت اظهار حق و ابطال باطل، آیه هشتم تاکید آیه هفتم است؛
‌لسرالَّذي‌ ا ومهم است و خدا دنبال اظهار حق است. (ه احتمال است. زیرا مسئله ی اظهار حق خیل برای تاکید باشد این ی
رسولَه‌ بِالْهدى‌ و دين الْحق ليظْهِره علَ الدِّين كلّه) غایت ارسال رسل این است که دین برای همه افراد بشر در تمام ابعادش
) باز تأکید مکند که این هدفِ خداست و غیر از این، رينافْال دابِر قْطَعخدا حق را اظهار کند. و (ي (قالْح قحيل) .اظهار شود
هدف نیست. مثلا کشته شدن عدهای کافر و اسیر شدن آنها یا غنیمت گرفتن مسلمانان، مطلوبیت اصل ندارد. و آنچه مطلوبیت
قحيدارد اظهار حق و ابطال باطل است. حق دین خدا و باطل شرک و کفر و... است. پس احتمال اول آن است که (ل اصل

الْحق) تأکید باشد و وجه تأکید اهمیت آن مطلب است.

احتمال دوم از منظر فخر رازی:

فراز اول مختص پیروزی مسلمانان در جن بدر و فراز دوم برای پیروزی اسلام بر تمام ادیان است، لذا تاکید نیست؛
 ( رينافْال دابِر قْطَعي و هماتلِب قالْح قحنْ يا هريدُ الي گوید: در آیه (وتأکید نباشد. فخر رازی م ( قالْح قحيآن است که (ل
) دوم در مورد اشاره به پیروزی مسلمانان در خصوص جن بدر است. اما (ليحق الْحق و يبطل الْباطل و لَو کرِه الْمجرِمونَ

پیروزی اسلام و قرآن بر همه ادیان است.

 این نته لطیف است. معنای آن این است که پیروزی در جن بدر مقدمهای است برای آن پیروزی نهای است. یعن خدا
مخواهد حق را در جن بدر اظهار کند و کفار مه را از بین ببرد. ول این مورد برای خدا موضوعیت ندارد و آنچه برای خدا
موضوعیت دارد، اظهار حق به نحو مطلق و ابطال باطل به نحو مطلق است. اگر کلام فخر رازی را خلاصه بخواهیم بیان کنیم
این مشود که قسمت اول برای محدوده مسلمانان در جن بدر است. و قسمت دوم عل نحو اطلاق است، یعن احقاق مطلق

حق و ابطال مطلق باطل.

بیان نظر مختار نسبت به دو احتمال فوق؛ اقوی بودن احتمال دوم از اول؛

به نظر مرسد که احتمال دوم، اقوی از احتمال اول است. یعن اینطور نیست که خدا فقط تأکید کرده باشد. بله نتهی بالاتری
) اما جمله دوم، به رينافْال دابِر قْطَعي و هماتلِب قالْح قحفرماید: علاوه بر پیروزی مسلمانان در اینجا (يخداوند م  هست. یعن
نحو اطلاق، آن غایت را دارد. البته تعبیر اطلاق در کلام فخر رازی نیست و توضیح ماست و از کلام ایشان چنین مطلب بر

مآید.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=61&a=9
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=61&a=9
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7


احتمال سوم:

فراز اول اراده ی بالقوهی نرسیده اله و فراز دوم اراده ی به فعلیت رسیده خداوند متعال؛
احتمال دیری نیز در فرق این دو آیه داده شده است و آن اینه (و يريدُ اله انْ يحق الْحق بِلماته و يقْطَع دابِر الْافرين) ممن

) است به معنای ارادهی به فعلیت رسیدهی خداوند است. قالْح قحيکه (ل است به معنای ارادهی به فعلیت نرسیده باشد و دوم

بیان نظر مختار پیرامون سه احتمال فوق؛ احتمال سوم اقرب است؛

به نظر مختار، از بین سه احتمال فوق، احتمال سوم اقرب به ظاهر آیه شریفه است. به هر حال این مطالب اجمال آیه بود. اگر
کلام فخر رازی را بیرید، مگوییم جنهای صدر اسلام هم مقدمه برای احقاق حق نهای بوده؛ یعن آن زمان مسلمانان
باید مجنیدند و کشته مدادند و مکشتند و پیروز مشدند و شست مخوردند و این شستها و مخصوصاً پیروزیها
مقدمه بوده برای ی «یحق الحق و یبطل الباطل عل نحو الاطلاق»؛ ول ما مخواهیم بوییم: آیه مفرماید: اراده خدا بر این
ولَهسر لسرالَّذِي ا واسراء 81  رخ خواهد داد. (ه (‌لالْباط قزَه و قالْح جاء) ،( لالْباط لطبي و قالْح قحيل) است که زمان
بِالْهدى‌ و دِين الْحق ليظْهِره علَ الدِّين كلّه و لَو كرِه الْمشْرِكونَ‌) صف 9، یعن آیه مفرماید زمان هست که حق به نحو مطلق،
احقاق مشود و دین دیری نخواهد بود و کفر و شرک نخواهد بود. باطل که ی از مصادیق مهمش، ظالم و ظلم است، ابطال

مشود.
گوید: در برنامه خداوند تبارک و تعالنشیند. قرآن مآید و کاملا جای باطل مشود و دین حق مشرک و کفر ابطال م
همچنین زمان باید باشد و هست؛ یعن اینونه نیست که خداوند دین را فرستاده باشد و انبیای زیادی را برای این دین، فرستاده
باشد و آنها آزار دیده باشند و شنجه شده باشند و در نهایت روز قیامت بیاید و برخ باشند که دین خدا برایشان اظهار نشده

.(لالْباط لطبي و قالْح قحيل) بیاید که شود. لذا باید در همین دنیا زمانباشد! این که روشن است که نقض غرض م

بررس تطبیق آیه بر مساله  مهدویت فارغ از روایات؛ ذیل  قرینه است بر اینکه این آیه مربوط به احقاق مطلق حق و ابطال
مطلق باطل در دنیاست؛

از مجموع مطالب پیش بر مآید که اگر ما باشیم و خود آیه شریفه، از این آیه فارغ از روایات به خوب استفاده مکنیم که باید
زمان مصلح بیاید و قدرت بر إحقاق حق را به صورت مطلق داشته باشد و قدرت بر ابطال کامل باطل را نیز، داشته باشد. لذا
کس نمتواند بوید این آیه و عبارت (ليحق الْحق) مربوط به قیامت است. خیر قطعاً چنین نیست و اختصاص به قیامت ندارد
رِهك لَو دارد که (و یا در آیه 9 صف (ونرِمجالْم رِهك لَو و) ه نه در همین دنیاست و لذا این تعبیر را در ذیل آورده است کهبل
و قالْح قحيو روشن است که کراهت مشرکین و مجرمین، مربوط به همین عالم دنیاست نه عالم قیامت. پس (ل ( الْمشْرِكونَ‌
) هم باید در همین دنیا باشد. و این احقاق حق و ابطال باطل در هیچ زمان معنا ندارد، مر در قضیهی مهدویت که لالْباط لطبي

ما به آن اعتقاد داریم. این بخش از مطالب آیه بود که کها ز خود آیه استنباط کردیم.

جلسهی آت: ادامه بررس نمات مهم آیات 7 و 8 انفال؛ 

بحثها و نات دیر با روایات که در ذیل آیه شریفه در تفسیر عیاش جلد دوم صفحه 54 آمده در جلسه بعد ان شاء اله ذکر
خواهد شد.

.رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحم َلع هال َّلص و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=61&a=9
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=81
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=61&a=9
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=61&a=9
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=61&a=9
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=8

