
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۱۶ آبان ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 33 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

یادآوری:

ادامه‌ی بررس آیه‌ی هشتم هود، ضمن بررس چند نته؛
ةدُودعم ةما َلا ذَابالْع منْهنَا عخَّرا نلَئبحث در آیه‌ی هشتم سوره‌ی مبارکه‌ی هود است. که خداوند متعال فرموده است: (و
) که در جلسه‌ی قبل، عرض شد که پیرامون لَّیقُولُن ما یحبِسه الا یوم یاتیهِم لَیس مصروفًا عنْهم وحاق بِهِم ما کانُواْ بِه یستَهزِوونَ
این آیه، چند نته وجود دارد و نته‌ی اول چنین بیان شد که کلمه‌ی «امت» موارد استعمال متعددی دارد. یعن در این زمینه دو

نظریه است:

نظریه‌‌ی اول: 

این است که کثیری از مفسرین، امت را در این آیه، به معنای «اجل»، «زمان» و «حین» گرفته‌اند؛

نظریه‌ی دوم: 

نیز این است که برخ از مفسرین، امت را در این آیه، به معنای «جماعت» گرفته‌اند.
و البته ما نیز، در بحث گذشته گفتیم قرائن وجود دارد که در این آیه‌ی شریفه، کلمه‌ی امت را باید به «جماعت» تفسیر و تطبیق

نماییم. لا اقل ظهورش در «جماعت» اقوی از «حین» و «اجل» است. و قرائنش را ذکر کردیم.

بررس چهار نته‌ی مهم دیر، در آیه‌ی شریفه؛

نته‌ی دوم: امان جمع بین دو معنا و دفع تناف آن؛

نته‌ی دیری که باید عرض کنیم این است که بین معنای زمان و معنای جماعت جمع هم ممن است. یعن مراد این باشد که
لَئن اخَّرنَا عنْهم الْعذَاب الَ امة معدُودة) و زمان را بوییم همان زمان ظهور حضرت فرماید: (و‌م وییم خدای تبارک و تعالب
حجت(عج) مراد باشد، نه زمان مشرکین که در همان زمان، حضور دارند. لذا اگر مراد این نته باشد، در این صورت زمان و

جماعت قابل جمع است و دیر تناف ای بینشان نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8


نته‌ی سوم: امان اراده‌ی معان متعدد به وسیله‌ی استعمال واحد، در آیات قرآن؛

نته‌ی دیر از خصوصیات قرآن کریم است که اگر دو سه یا حت ده معنا هم، اگر قابلیت اراده باشد، چنانچه تناف و تضادی
در بین این معان نباشد و قرینه ای بر اراده باشد، م‌توان گفت آیه دلالت بر همه معان دارد. 

چه اشال دارد که بوییم آیه دو مطلب را در استعمال واحد، دارد بیان م‌کند. چون قرآن، کتاب معمول‌ای نیست که بوییم
متلم ی معنا را با ی لفظ اراده کرده است. ما مرر در بحث‌های تفسیری گفته‌ایم که ممن است که از ی آیه، با ی لفظ،
لَئن اخَّرنَا فرماید: (و‌ندارد. در این صورت خداوند متعال در این آیه م المتعدد با استعمال واحد، اراده بشود و هیچ اش معان

عنْهم الْعذَاب الَ امة معدُودة) مراد هم این زمان باشد و هم جماعت باشد؛

نته‌ی چهارم: امت به عنوان ی شخصیت حقوق، م‌تواند موضوع احام واقع شود؛

ری که قابل ذکر است و باید بیان شود این است که: اساساً در خود قرآن کریم کلمه‌ی «امت» به عنوان یته‌ی دین ی
شخصیت حقوق مطرح است. این بحث است که ما در فقه هم از آن استفاده کردیم. در فقه که آیا چیزی به عنوان شخصیت
حقوق داریم یا خیر؟ و آیا شخصیت حقوق م‌تواند مال شود یا خیر؟ آن‌جا عمده دلیل این است که شخصیت حقوق، امری
است اعتباری که عقلا آن را اعتبار م‌کنند. یعن عقلا ی نسل را یا ی امت را به عنوان خصوصیات ذکر م‌کنند، حال چه

پیروان ی دین یا پیروان ی شخص یا ... مثل امت ابراهیم، امت فرعون و ... حق و باطل هم اثری در آن ندارد.

 پس خود امت، ی عنوان حقوق است که موضوع احام، واقع م‌شود. و مرحوم علامه طباطبای(ره) نیز در این زمینه
م‌فرماید: در قرآن برای امت، موت و حیات مطرح است، (ولل امة اجل فَاذَا جاء اجلُهم لا يستَاخرونَ ساعةً ولا يستَقْدِمونَ
ةما لنَّا لدارد و یا (زَی پایان ه خود امت، یکاری به اجل اشخاص ندارد، بل ( لجا ةما للر در (واعراف 34. به تعبیر دی(
عملَهم ثُم ال‌ ربِهِم مرجِعهم فَینَبِىهم بِما کانُوا یعملُون) انعام 108 علامه(ره) م‌فرماید : امت خودش موت و حیات دارد و فهم و
شعور دارد و نامه‌یِ اعمالِ جداگانه‌ای دارد.. لذا این بحث است که در فقه، خیل م‌توان از آن به عنوان اثبات شخصیت

حقوق استفاده کرد.

نته‌ی پنجم: آیه در مقام اشاره به امت خاص است که به تعداد اصحاب بدر هستند؛

منْهنَا عخَّرا نلَئکند (و‌اشاره م امتِ خاص وییم که این آیه‌ی شریفه دارد به یخواهیم ب‌آن وقت ما این‌جا این‌طور م
) به شما گفتیم گرفتار عذاب م‌شوید و قیامت هست و عذاب هست. اما ما این عذاب را تأخیر م‌اندازیم تا پایان دنیا ذَابالْع
که آن جماعت معدوده بیاید. یعن اراده‌ی خدا این نیست که فقط زمان را مطرح کند و بوید ما تا آن زمان، عذاب را به تأخیر
م‌اندازیم، بله اساساً در مقام اشاره به ی امت خاص است و آن امت، معدوده است. به عنوان این‌که در میان سائر امت‌ها،

این امت، امت خاص است. لذا ما م‌توانیم از این آیه‌ی شریفه، این نته را نیز، استفاده کنیم.

به هر جهت این نته را عرض کردم تا ببینید که هر چقدر در قرآن تأمل کنیم، باز به نات جدیدی دست م یابیم. و ی از نات
مهم نیز، همین است که خداوند تبارک و تعال در این آیه، م‌خواهد به ویژگ آن امت اشاره کند که اصحاب امام مهدی(عج)
است. به تعبیر دیر، اصحاب حضرت مهدی(عج) «امت معدوده» است و عدد اصحابش نیز، عدد اصحاب بدر است. اما این

امت ی ویژگ خاص دارد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=108
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=108
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8


تبیین ظهور اجمال معنای آیه شریفه، ضمن دو احتمال؛

بنابراین، در نته اول درس امروز گفته شد که دو معنا قابل جمع است و در نته‌ی دوم گفته شد که با فرض افتراق این دو معنا
از یدیر، ول استحاله‌ای ندارد که خداوند منان هر دو معنا را اراده کرده باشد. نتیجه‌ای که ما جاهلین به مراد خداوند فقط تا
ی اندازه‌ای م‌توانیم بفهمیم و از آن استظهار کنیم، این است که خداوند منان فرموده است که به مشرکین وعده عذاب دادیم،
لن عذاب نیامد و مشرکین گفتند چه چیزی جلوی عذاب را گرفته و استهزاء م‌کردند. که خداوند در پاسخ م‌فرماید: (یوم
یاتیهم لیس مصروفا عنهم و حاق بهم ما کانوا به یستهزؤن) که یوم ظهور روشن در قیامت دارد. از این رو، ظهور آیه بر این‌
مطلب است که عذاب این‌ها تا زمان ظهور حضرت حجت(عج)، و تا آمدن آن جماعت معدوده، تأخیر م‌افتد. و در آن زمان که

آن جماعت آمدند، دو احتمال وجود دارد. که عبارتند از:

«احتمال اول»:

یا آن‌ها به دنیا بر م‌گردند و در دنیا عذاب م‌شوند؛

«احتمال دوم»:

یا قیامت کم کم واقع م‌شود و در آخرت، عذاب م‌شوند.

لن به نظر مختار، ظهور آیه در احتمال دوم بیشتر است. به هر جهت این ما حصل آیه‌ی شریفه است. به هر جهت، ما در سال
گذشته و امسال سع مان این است که ببینیم ابتداء از خود آیه چه استفاده‌ای م‌توان کرد؟ و در ما نحن فیه، با قطع نظر از
روایات، گفتیم با چند قرینه مراد از امت، «جماعت» است و بیان شد که معان اخّر، یوم و... مراد نبوده که خدا عذاب را چند

سال تأخیر انداخته و بعد عذاب را م‌آورد. و نیز از خود آیه استفاده کردیم که به «امت معدوده» اشاره دارد.

بررس سه روایت، ذیل آیه‌ی شریفه؛

در ذیل آیه نیز، روایات وارد شده که آن‌ها را بیان م‌کنیم تا بحث این آیه نیز تمام شود. برخ از این روایات عبارتند از:

«روایت اول»: روایت ابو خالد کابل از امام باقر(ع)؛

مهم‌ترین روایت، در این زمینه روایت مرحوم کلین(ره) است؛ «محمد بن یعقوب، عن عل بن ابراهیم، عن ابیه، عن بن اب عمیر،
عن منصور بن یونس، عن اسماعیل بن جابر، عن اب خالد، عن اب جعفر(ع)».

الف. بررس سند؛

«محمد بن یعقوب»: که روشن است و همان ثقة الاسلام کلین(ره) است و نیاز به بررس ندارد؛
«عل ابن ابراهیم»: هم تردیدی در او نیست و بحث در جلالت و عظمت و وثاقت ایشان نیست؛

از لحاظ اعتبار، بحث بن ابراهیم» است مردد بین صحیح و موثق بودن است. ول ابراهیم ابن هاشم»: نیز که پدر جناب «عل»
در او نیست؛

«ابن اب عمیر»: از اصحاب اجماع است؛

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8


«منصور بن یونس»: ثقه است؛
«اسماعیل بن جابر»: که همان «اسماعیل بن جابر جعف» است؛ و دو اسماعیل داریم: ی «اسماعیل بن عبد الرحمان» و
ی «اسماعیل بن جابر» که البته این «اسماعیل بن جابر» هم دوتاست. ی «اسماعیل بن جابر جعف» و دیری «اسماعیل بن
جابر خثعم» که هر دو موثق هستند. ول برخ مثل مرحوم تستری(ره) صاحب کتاب «قاموس الرجال»، این دو را ی نفر

م‌داند؛
«اب خالد»: هم مشترک است. البته آن کس که از امام باقر(ع) روایت نقل م‌کند، «اب خالد کابل» است. چه این‌که در سند
روایات هم باید دید افرادی که مشترک هستند، در چه طبقه‌ای بوده‌اند و از اصحاب کدام امام(ع) هستند و چه کس از آن‌ها نقل
روایت م‌کند. و با این قرائن باید مشخص شود ول گاه نیز، مشخص نم‌شود. اب خالد چند تا داریم، کابل داریم،

سجستان داریم، واسط داریم. ول این اب خالدی که از امام باقر(ع) نقل م‌کند، ابو خالد کابل است.
پس سند این حدیث، سند معتبری است.

ب. بررس دلالت؛

الخَیرات :قال ( از امام باقر(ع) «عن اَب جعفَر(ع) ف قُولِ اله عزوجل: (فَاستَبِقُوا الخَیراتِ أینَما تَونُوا یأتِ بِم اله جمیعاً
اَلوِلایة». که خیرات، ولایت است. بزرگان بیان م‌کنند که ی از مصادیق و اظهر مصادیق خیرات، ولایت است. «وقَولُه تباركَ
) یعن اَصحاب القائم الثَلاثمائه والبضعةَ عشَر رجلا، قال: وهم واله الامةُ المعدُودةُ»؛ و تَعال: (أینَما تَونوا یأتِ بِم اله جمیعاً
که شاهد اصل ما، در این قسمت روایت است. پس روایت، روایت معتبری است. امام باقر(ع) م‌فرماید: آن امت معدوده‌ای که
مراد اصحاب حضرت حجت(عج) است. «قال: یجتَمعونَ  ،( ةدُودعم ةما َلا ذَابالْع منْهنَا عخَّرا نلَئ در قرآن اشاره شده، (و
واله ف ساعة واحدَة قُزعٌ كقَزع الخَریفِ». مثل ته پاره‌های از ابرهای پاییز که انسان م‌بیند پراکنده‌اند، ول به یباره جمع
م‌شوند و باران م‌آید. امام باقر(ع) م‌فرماید: اصحاب حضرت قائم(عج) نیز، پراکنده‌اند، ول در ی ساعت واحده، جمع

م‌شوند و اجتماع پیدا م‌کنند. به هر جهت این روایت، روایت خوب از نظر سندی و دلال، است.

«روایت دوم»:

روایت اسحاق بن عبد العزیز از امام صادق(ع)؛
روایت دیر، روایت است که در تفسیر نعمان وارد شده است:

الف. بررس سند؛

«محمد بن ابراهیم نعمان قال: اخبرنا احمد بن محمد بن سعید، قال حدثنا حمید بن زیاد قال حدثنا عل بن صباح قال حدثنا ابو
عل الحسن بن محمد الحضرم، قال حدثنا جعفر بن محمد عن ابراهیم بن عبد الحمید عن اسحاق بن عبد العزیز عن أب عبد

اله(ع)».

:«محمد بن ابراهیم نعمان»
«اخبرنا احمد بن محمد بن سعید»: که همان ابن عقده‌ی معروف و منا به ابو العباس است وی فردی ثقه است و در مورد او
تعابیر خوب در کلمات رجالیین وارد شده است؛ چه این‌که: مرحوم شیخ نجاش(ره) در مورد او تعبیرش این است که: «رجل
جلیل ف اصحاب الحدیث» و یا مرحوم شیخ طوس(ره) در مورد او فرموده: «امره ف الثقة و الجلالة و عظم الحفظ اشهر من

ان یذکر»؛

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=148
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=148
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8


«قال حدثنا حمید بن زیاد»: که مرحوم شیخ نجاش(ره) و شیخ طوس(ره) او را توثیق کرده‌اند.
«قال حدثنا عل بن صباح»: که توثیق ندارد.

«قال حدثنا ابو عل الحسن بن محمد الحضرم»: که توثیق دارد؛

«قال حدثنا جعفر بن محمد»: اگر به کتب رجال مراجعه کنید، وی از افرادی است که مشترک است. لذا باید از قرائن استفاده
کرد و دید او از چه کسان نقل کرده و چه کسان از او نقل کرده اند تا مشخص شود؛

«عن ابراهیم بن عبد الحمید»: ایشان توسط شیخ طوس(ره) توثیق شده است؛

«عن »: شیخ طوس(ره) در مورد او فرموده: فقط از رجال امام صادق(ع) است، ول ابن غضائری م‌گوید: «یعرف حدیثه تارة
و ینر اخری و یجوز ان یخرج شاهدا» یعن حدیث او را به عنوان شاهد م‌توان قبول کرد، اما ابن اب عمیر از او روایت نقل
م‌کند و اجلاء از او روایت نقل م‌کنند که ی از راه‌های توثیق راوی این است که ببینیم آیا بزرگان از او روایت نقل م‌کنند یا

خیر؟ که جناب ابن اب عمیر(ره) از جمله بزرگان است که از ایشان روایت نقل کرده و لذا ایشان معتبر است.

ب. بررس دلالت؛

ةما َلا ذَابالْع منْهنَا عخَّرا نلَئ و :قوله تعال ه(ع) فعبد ال این روایت از امام صادق(ع) است که در آن آمده است: «عن أب
، قال: العذاب خروج القائم(ع)» امام صادق(ع) فرمودند: عذاب خروج قائم(عج) است. چون خروج امام(عج) عذاب برای ةدُودعم
کفار و مشرکین است و برای مؤمنین رحمت م‌باشد. در این روایت عذاب را بر خروج حضرت بقیة اله(عج) تطبیق داده

است. «و الامة المعدوده عدّة أهل بدر و اصحابه». یعن اصحاب امام زمان(عج) به اندازه‌ی عده‌ی اهل بدر هستند.

به هر جهت، این روایت با این‌که «عل بن صباح» توفیق ندارد و «جعفر بن محمد» هم مشترک است، ول م‌تواند مؤیدی در
کنار روایت قبل باشد.

بررس چهار اشال در مقام و تبیین پاسخ آن‌ها از منظر مختار؛

البته ممن است در ایجا چند سؤال مطرح شود که پاسخ آن‌ها روشن است؛ به این سؤال‌ها عنایت فرمایید:

سؤال اول: آیا وثوق مخبری در این روایت، جابر ضعف سند نیست؟

پاسخ: در پاسخ باید گفت که وثوق مخبری، مصحح وثوق سندی نیست. چرا که روایت چیزی نیست که بتوان با قطع نظر از
در روایت، مضامین است که بتوان وثوق خبری را از آن به دست آورد. چه این‌که گاه سند بتوان گفت مضمون، مضمون
هست که «لا تصدر الا عن المعصوم». یعن آدم م‌تواند اعتماد کند که از معصوم است، ول این روایت مطلب که دارد آن

گونه نیست که نتواند از غیر معصوم(ع) صادر شود. لذا فقط باید سند را درست کرد.

سوال دوم: آیا م‌توان شم روای را با تبحر و کار تحقیق بلند مدت بر روایات به دست آورد؟

خیر شم روای در تمام روایات قابل استفاده نیست. شما همین رویات قبل را ببینید بزرگان در سند روایت بودند و سند، سند

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=8


درست است. اگر این سند را نداشتیم نم‌توانستیم بوییم روایت درست است. یا مثلا عذاب را در روایت به عنوان خروج
حضرت قائم (عج) تطبیق کرده است. یعن اگر ما بودیم باید آیه عذاب را به همان عذابِ وعده داده شده م‌گرفتیم. بنابراین با

«شم الحدیث» و «شم الروایة» و «شم الفقاهة» نم‌توان این احادیث را درست و معتبر دانست.

سوال سوم: آیا منظور از موت و حیات امت، حیات و موت فیزی و بدن است یا خیر؟

پاسخ: در پاسخ لازم است برای تقریب به ذهن من مثال را در زمان خودمان بزنم. ببینید ما م‌گوییم امت ایران با امریا و
اسرائیل مبارزه م‌کند و با ظلم مبارزه م‌کند. این مربوط به این امت است، ول امت قبل از انقلاب، آرمانشان چیز دیری بود
،هر امت یعن ( لجا ةما للکه این امت ایران ادامه پیدا کند، (و ا و اسرائیل . تا هر زمانو مبارزه با شاه داشتند، نه امری
فرهن و آرمان فری خاص دارد، که این فر تا مدت زمان هست و تمام م‌شود و مجدداً ی فر دیر م‌آید و این سنت

خدای تبارک و تعال است. پس به مرگ و حیات فیزی افراد، کاری ندارد.

سوال چهارم: آیا این مطلب شامل امت اسلام نیز م‌شود؟

پاسخ: آری؛ اجل امت اسلام، هنام ظهور حضرت مهدی(عج) فرا م‌رسد.

«روایت سوم»: روایت عمار از امام عل(ع)؛

الف. بررس سند؛ «عل بن ابراهیم، قال اخبرنا احمد بن ادریس، قال حدثنا احمد بن محمد، عن عل بن حم، عن سیف، عن
حصان، عن هاشم بن عمار، عن أبیه عن عل صلوات اله علیه».

«عل بن ابراهیم» قال:
«اخبرنا احمد بن ادریس»: شیخ طوس(ره) و نجاش(ره) او را توثیق کرده‌اند؛

«قال حدثنا احمد بن محمد»: در مورد او در رجال گفته‌اند: هر جا «احمد بن ادریس» از «احمد بن محمد» نقل کند، مراد
«احمد بن عیس اشعری قم» است که شیخ و فقیه قمیین است.

«عن عل ابن حم»: مراد «عل بن حم بن زبیر» است که شیخ طوس(ره) او را توثیق کرده؛ البته عل ابن حم چند تا داریم.
غیر از ابن زبیر ، «عل بن حم بن مسین» نیز، وجود دارد که «عل بن عیس» از او نقل م‌کند؛ ول مرحوم آیت اله

خوئ(ره) م‌فرماید: عل بن حم بن مسین نداریم، بله عل بن حم عن مسین داریم. عل ای حال ایشان موثق است؛

«عن سیف»: که مراد از او «سیف بن عمیرة» است، که ثقه است و البته اگر «سیف بن سلیمان» نیز، باشد، ثقه است.

«عن حصان»: که از اصحاب امام صادق(ع) است؛

«عن هاشم بن عمار»: که توثیق ندارد؛

«عن أبیه»: یعن عمار که «کان من اصحاب عل(ع)».

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=34


ب. بررس دلالت؛

«عن عل صلوات اله علیه ف قوله تعال: و لئن اخرنا ... قال: الامة المعدودة أصحاب القائم(عج)» که م‌فرماید امت معدوده
اصحاب حضرت قائم(عج) هستند که  313 نفر هستند.

نظر نهای در مورد آیه:

این آیه ف نفسه و به ضمیمه‌ی روایات، دال بر موضوع مهدویت است؛
بنابراین نته‌ی مهم که از روایات فوق به دست م‌آید این است که در موضوع مهدویت در مورد ی آیه، از چند امام معصوم،
همچون امیر المومنین، امام باقر و امام صادق(عليهم السلام) ی مطلب مهم به دست ما رسیده است و آن این‌که این بزرگواران
درباره‌ی آیه فرموده‌اند: مراد از امت معدوده، اصحاب حضرت مهدی(عج) هستند. به هر جهت این بحث هم بحث روای هم
بود که در ذیل آیه آمده بود؛ البته برخ روایات دیر هست که مراجعه بفرمایید . شاید هفت هشت روایات ذیل این آیه وارد شده

.

در نتیجه به نظر ما، هم خودِ آیه ف نفسه و هم آیه به ضمیمه‌ی روایات، دال بر قضیه‌ی مهدویت است و در موضوع مهدویت
م‌تواند مورد استفاده قرار بیرد. 

.رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحم َلع هال َّلص و


