
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۰۵ دی ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 43 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ديدگاه محقق نايين

بحث در این بود که معنای مقتض در کلام شیخ که تفصیل بین ش در مقتض و ش در رافع داده چیست؟ عرض کردیم
مموضوع یا ح در کلام شیخ یعن گویند مراد از مقتضران مو دی و به تبع ایشان مرحوم آقای خوئ مرحوم محقق نائین
که در عمود زمان اقتضاء بقاء دارد. آنه قابلیت برای استمرار در عمود زمان دارد، مراد ملاک نیست و کاری نداریم به اینه

ملاک این حم چیست؟ مراد سبب توین یا سبب تشریع هم نیست.

مراد این است که آیا شارع که این حم را جعل کرده این حم قابلیت استمرار در عمود زمان را دارد یا خیر؟ بیان کردیم که در
موضوعات خارجیه مسئله خیل روشن است، ی موضوع خارج را مدانیم قابلیت استمرار دارد و ی موضوع مدانیم
قابلیت استمرار ندارد. در موضوعات مسئله روشن است و بحث ندارد. حالا باید ببینیم در احام چطور است؟ اینجا مرحوم
نائین اشاره به ی نتهای فرمودند و این نته خیل مهم است. گاه در ذهن ما اگر ی حم دارای ی غایت باشد، به
صرف اینه این حم دارای غایت است مگوئیم پس در این حم مقتض محدود است و ش در آن مساوی با ش در
مقتض است، در حال که این چنین نیست ولو غالباً ش در مقتض در احام، از جهت ش در غایت است اما حالا این

تقسیم که الآن مخواهیم بیان کنیم روشن مکند که مسئله این چنین نیست.

نائین مفرماید مستصحب اگر از احام شرعیه باشد دو نوع حم شرع داریم:

1) برای حم شرع غایت ذکر نشده باشد. اینجا دو صورت دارد:

«إما أن یعلم ارسال الحم ف الزمان» ی حم هست، غایت برایش ذکر نشده و ما علم داریم که این حم رهای در زمان
است، یعن مربوط به ی زمان خاص نیست! همین طور ال یوم القیامه باق ف جمیع الازمنه است، که این علم به این را از
راه ادوات عموم، مقدمات حمت و از ی راه این را مفهمیم. مفرماید اینجا اگر ما در بقاء این حم ش کردیم منحصراً
ش ما ش در رافع است، شارع ی حم آورده و غایت برایش ذکر نرده و مدانیم این حم ارسال در جمیع ازمنه دارد.

حالا اگر ی زمان در این حم بخواهیم ش کنیم لا محاله این ش ما ش در رافع است.

یا اینه علم نداریم و احتمال مدهیم که این حم تا ی زمان خاص باشد. در این جای که نمدانیم آیا این حم ارسال در
زمان دارد یا نه؟ و احتمال مدهیم که شارع این را تا ی زمان خاص قرار داده باشد، اینجا باید بیائیم ی مقداری به اندازهی

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


متیقّن جدا کنیم بوئیم یقیناً تا این زمان که هست، اما از آن زمان به بعد مشود ش در مقتض. شارع وجوب نماز جمعه را
قرار داده، غایت هم برایش نیاورده و ما نمدانیم آیا این نماز جمعه ارسال در همهی ازمنه دارد؟ زمان حضور و زمان غیبت یا
در بعض از زمانهاست. فرض مکنیم اطلاق نداریم که از این اطلاق بخواهیم عمومیت زمان را استفاده کنیم. اینجا مگوئیم
.در مقتض شود شکنیم این مم ش مسلّم نسبت به زمان حضور این وجوب بوده اما نسبت به بعد از زمان حضور وقت

2) برای حم شرع غایت را ذکر کردند مثلا شارع فرموده «أتموا الصیام إل اللیل». اینجا چند صورت دارد:

گویئم بنفسه یعنه منیاز به رافع ندارد، این ر اصلاغایت آمد دی شود، وقتم م به نفسه منقضاگر غایت محقق شود، ح
نیاز به رافع خارج ندارد، به نفسه منقض مشود اگر غایت محقق شود.

اگر قبل از تحقّق غایت یعن وقت یقین داریم هنوز غایت نیامده باز ما در این حم ش کنیم این هم مسلّم از مصادیق ش در
رافع است، ی حم است که غایت دارد و هنوز مدانیم که این غایت محقّق نشده، اگر آمدیم در این حم ش کردیم، این هم

مشود ش در رافع.

فرض سوم این است که حم دارای غایت هست و ما نمدانیم غایت محقّق شده یا نه؟ ش داریم آیا غایت محقّق شده یا نه؟
دارد و در ی در مقتض شود که در دو صورتش عنوان شاینجا هم فرمودند این صورت سوم خودش سه صورت م

صورت عنوان ش در رافع دارد:

اول

صورت اول در جای است که شبههی ما شبهه حمیه باشد مثلا اگر آیا غایت نماز عشاء نصف اللیل است یا طلوع فجر است.
حالا در فرض سهو و نسیانش، چون خیلها مگویند در فرض علم و التفات غایت همان نصف اللیل است، در فرض سهو آیا
غایت نصف اللیل است یا طلوع فجر؟ این از موارد ش در مقتض است. اینجا وقت نصف اللیل آمد اگر ش کردیم در
وجوب نماز عشاء که آیا وجوب نماز عشاء اداء هنوز باق است یا خیر؟ مشود ش در مقتض، این ی فرض که ش ما

عنوان شبههی حمیه را دارد.

دوم

فرض دوم این است که ما ش مکنیم در غایت و منشأ ش ما شبههی مفهومیه است. مدانیم غایت برای وجوب ظهرین
غروب است، اما مفهوم غروب برای ما روشن نیست، آیا مفهوم غروب استتار القرص است یا ذهاب حمرهی مشرقیه، کدام
زودتر محقق مشود؟ استار قرص. 20 دقیقه بینشان اختلاف است. آیا مفهوم غروب استتار القرص است یا ذهاب حمرهی
در مقتض است یا نه؟ این هم از موارد ش دانیم آیا نماز ظهرین وجوبش باقاستتار القرص شد ما هنوز نم مشرقیه، وقت

مشود.

سوم

فرض سوم در جای است که شبههی ما شبههی موضوعیه است، کس هست الآن از خواب برخواسته و نمداند طلوع شمس
شد یا نشد؟ مداند غایت وجوب نماز صبح طلوع شمس است اما نمداند طلوع شمس آیا محقق شد یا محقق نشد؟ شبهه

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=187


حمیه و مفهومیه نیست بله شبهه موضوعیه است. اینجا مرحوم نائین مفرمایند از موارد ش در مقتض نیست ول حماً
از موارد ش در رافع است، یعن ما حقیقتاً نمتوانیم بوئیم این عنوان رافع را دارد، بوئیم طلوع شمس رافع برای وجوب
نماز صبح است، چون رافع اصطلاحاً در جای مآید که ی حادث زمان جلوی استمرار او را بیرد، به طوری که اگر این

حادث زمان نباشد خود به خود استمرار دارد.

مگوئیم بیع مفید ملیت است، این ملیت استمرار دارد تا زمان که عارض عارض شود و رافع بیاید، اگر رافع مثل فسخ
نیاید این بیع به این ملیت ادامه دارد. اما در اینجا خود زمان غایت واقع شده، مگوئیم غایت وجوب نماز صبح طلوع شمس
است، نه ی امر زمان. خود زمان به عنوان غایت قرار گرفته، لذا اینجا نمتوانیم بوئیم طلوع شمس رافع، اما این در حم
رافع است، این ملحق به ش در رافع است، الآن نمتوانیم بوئیم من نمدانم طلوع شمس محقق شد یا نشد؟ پس ش من در
وجوب نماز صبح عنوان ش در مقتض دارد، اینجای که غایت حماً و مفهوماً برای ما روشن است اما نمدانیم تحقق پیدا
کرد یا نه؟ مفرمایند این در حم ش در رافع است. البته در کلام نائین ی «فتأمل» هم آمده ول به نظر ما جای تأمل نیست.

نتیجهای که نائین مگیرد این که: «الش ف المقتض یباین الش ف الرافع دائماً»، ش در مقتض همیشه مقابل ش در
رافع است.

م را شدر مورد آن ح آمد، هر ش مح برای ی غایت از فضلا هست تا ی اول بحث امروز عرض کردم در ذهن خیل
در غایت داریم در غالب موارد ملحق به ش که ما ش که الآن خواندیم جای که طبق این بیان دانند، در حال م در مقتض

در مقتض است اما بعض دیر ملحق به ش در رافع است و اینجا فرق بین رافع و غایت هم با این بیان روشن مشود.

هایش را گفتیم عنوان ش برود روی ملاک، الآن این امثلهای که بعض ،گوئیم مقتضها تا من است ذهن بعضمم اصلا
در رافع است مگوئیم اصلا ما نسبت به ملاکش یقین نداریم، اصلا بسیاری از احام ملاکش برای ما روشن نیست! و آن روز
هم در کلام مرحوم آقای خوئ گفتیم اگر ما مقتض را بخواهیم به ملاک معنا کنیم لم یبق مورد للش ف الرافع، اصلا دیر
ش در رافع نداریم، تمام شهای که در استصحاب در احام هست برم گردد به ش در مقتض، در حال که اغلب
شها ش در رافع است، در استصحاب احام غالب شها ش در رافع است. معنای مقتض این است که این یا قابلیت

استمرار در عمود زمان را دارد یا ندارد!

جلویش نیاید این استمرار دارد، مثلا مانع که ی دانیم تا مادامداریم، م اماح مقدار روشنتر عرض کنیم، ما ی باز ی
طهارت، شما الآن ی وضو بیرید اگر ی از نواقض وضو نیاید این طهارت تا چه زمان ادامه دارد؟ تا هر وقت که شما زنده
سال، دو سال، اگر نواقض وضو نیاید این طهارت ادامه دارد. یا مثلا روز، دو روز، ی وئیم یباشید! اینطور نیست که ب
ملیت، ی مال را فروختید و مل مشتری شده، مگوییم این ملیت تا چقدر قابلیت استمرار دارد؟ مگویند تا هر مقداری
م ت دائمه باقیت، زوجیرده، اگر این امور عارض نشود، طهارت، نجاست، ملری نفروخته و یا وقف نکه این مال را به دی

ماند.

اما در زوجیت موقته ش در مقتض است، اگر فرض کنیم که نمدانیم این عقد موقت که خوانده شده ده روز بوده یا پنج
روز؟ این مشود ش در مقتض، روی مبنای شیخ؛ مرد و زن عقد موقت خواندند الآن ش دارند که آیا پنج روز خواندند یا
شش روز، روز پنجم که واقع شد بوئیم تا حالا این زوجیت برقرار بوده و الآن ش مکنیم برای روز ششم هم زوجیت برقرار
است یا نه؟ استصحاب کنیم زوجیت را. در عقد دائم زن که از شوهرش جداست و نمداند آیا شوهرش او را طلاق داده یا
ش .در مقتض شود شت کند، اما اگر عقد موقّت شد این مدر رافع. دائماً باید استصحاب زوجی شود شنداده؟ این م

در مقتض یعن آنجای که قابلیت ی حم برای استمرار در عمود زمان برای ما معلوم نیست.



مقام اول بحث، یعن ش در مقتض، تمام شد و معنای مقتض را گفتیم، نتیجه این شد که برای مقتض مجموعاً چهار معنا
ذکر کردیم و گفتیم سه معنا مورد اراده نیست و معنای چهارم که بیان کردیم مورد اراده است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین


