
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۰۲ دی ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 40 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته
در معنای روایت صحیحه زراره تقریباً انظار را بیان کردیم، مجموعاً در این روایت عرض کردیم شش احتمال در معنای روایت
هست؛ گفتیم یا جواب محذوف است و یا مذکور است. اگر محذوف باشد در اینه مقدّر چیست ی مقدّری را شیخ بیان
فرمودند و ی مقدّری را امام خمین. و اگر جواب مذکور باشد باز برخ گفتند جواب «فإنّه عل یقین من وضوئه» است و
برخ گفتند جواب «و لا ینقض الیقین بالش» است، آنهای هم که گفتند جواب «فإنه عل یقین من وضوئه» است سه گروه
شدند؛ ی گروه گفتند این عنوان خبری محض را دارد مثل مرحوم محقق اصفهان، گروه دوم گفتند خبر در مقام انشاء است
مثل مرحوم نائین و گروه سوم گفتند خبر در مقام انشاء است، اما نه انشاء طلب که مرحوم نائین بیان کرده بله ی معنای
انشائ دیری دارد. این شش احتمال را بررس کردیم، اشالات هر ی از این احتمالات را ذکر کردیم در میان این احتمالات
آنچه از جهت ظهور نزدی بهم هست این احتمال مرحوم نائین و این احتمال دیری است که الآن بیان مکنیم لذا ذهن

شریفتان را بیشتر متمرکز کنید روی این دو احتمال آن وقت ببینیم آیا احتمال دیری هم خودمان متوانیم بوئیم؟

ادامه بحث
مرحوم نائین فرمود «فإنه عل یقین» یعن «یجب العمل عل الیقین» یا «فالیعمل عل یقینه» که اشالات این مطلب را ذکر

کردیم و دیر ترار نمکنیم.

است، یعن د به یقین بقاءوئیم مراد لزوم تعبگفتند بآنها م ،که گفتند خبر در مقام انشاء است، آن هم انشاء غیر طلب کسان
امام(ع) مفرماید «فإنه عل یقین» یعن «یجب التعبد بالیقین بقاء» صاحب کتاب منتق الاصول این احتمال را اظهر احتمالات
ذکر کرده و فرموده تعجبم این است که چرا اعلام و بزرگان از این احتمال غفلت کردند و این احتمال را متعرض نشدند که
امام(ع) در مقام این است که بفرماید این شخص باید متعبد شود به یقین بقاء، در مرحلهی بقاء یقین هست تعبداً، حالا باز نباید
طوری معنا کنیم که در آن معنای طلب شود، امام مفرماید شارع این شخص را بقاء دارای یقین مداند ولو وجداناً ش دارد
طبق الیقین السابق که مرحوم محقق نائین گوئیم برود یقین را تحصیل کند یا لزوم العمل علداً الآن یقین دارد، نماما تعب
فرمود. «فإنه عل یقین» یعن «عل یقین تعبداً ف مرحلة البقاء» اینجا طلب ایجاد چیزی نیست، جمله خبری است، در مقام
گفتیم فإنه علم کند که از مأمور چیزی را طلب کند انجام بدهد، طبق کلام مرحوم نائین؟ انشاء نمانشاء است اما چه انشائ
یقین یعن فالیعمل عل یقینه السابق، بحث تعبد در کار نیست و بحث بقاء هم در کار نیست، بحث طلب است، عمل بر طبق یقین
یعن ،یقین خواهد عمل بر طبق یقین سابق را طلب کند، علنم «یقین فرماید «فإنّه علسابق است، اما در اینجا ایشان م
همین الآن یقین دارد، همین الآن ی یقین در او هست اما تعبداً و نه وجداناً، ف مرحلة البقاء، نه سابقاً، این احتمال است که

ایشان بیان فرموده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


این احتمال ولو نسبت به احتمالات دیر اظهر است، یعن در میان این شش احتمال انصافش این است که این احتمال
قویترین احتمالات است که اولا جواب «إن شرطیه» ذکر شده و جملهی خبریه در مقام انشاء است و از این نوع انشاءات ما
در لسان شارع داریم ول همینطور که ملاحظه مفرمایید ما دو تا تقدیر باید در اینجا بیاوریم: ی تقدیرش عل یقین تعبداً، در
حال که این «فإنه عل یقین» ظهور در همان یقین وجدان دارد، یعن ما باشیم و ظاهر لفظ، ظاهر لفظ ظهور در این دارد، آنچه
مخاطب هم مفهمد، مخاطب هم تا امام فرمود فإنه عل یقین، یعن همان یقین وجدان سابق، نه یقین تعبدی، و ثانیاً باز ظهور

کلمهی یقین همان یقین است که در ذهن مخاطب است یعن یقین سابق، نه یقین من حیث البقاء.

ديدگاه مختار
ی احتمال را عرض مکنیم ببینید درست است یا نه؟ جای هم ندیدم این ذکر شده باشد و آن اینه ما مجموع این قسمت را
جواب قرار بدهیم. تا حالا ی قول این بود «فإنه عل یقین من وضوئه» جواب است که در آن سه احتمال وجود دارد، ی قول
دیر این بود که «و لا ینقض الیقین بالش» جواب باشد، ما م گوئیم مجموع جواب است، به چه بیان؟ بوئیم امام فرموده
ابدا» است یعن من وضوئه و لا ینقض الیقین بالش یقین و إن لم یستیقن أنه قد نام» که جوابش «فإنه عل» و إلا» یعن»

.مجموع را ما جواب قرار بدهیم نه قسمت اول یا قسمت دوم را به تنهای

طوری معنا کنیم که اگر قسمت اول باشد باز جواب ناقص است، اگر قسمت دوم هم باشد باز جواب ناقص است، امام ی
«من وضوئه» «و لا ینقض الیقین بالش یقین را به عنوان جواب قرار داده، صغرایش این است که «إنه عل صغرا و کبرای
فقط تنها اشال که وجود داشت و امام در کلماتشان بود، البته این احتمال را مطرح نردند، فرمودند چرا نفرموده «و کل من
کان عل یقین من شی فیجب البقاء» نیاز به ذکرش ندارد و مگوید واضح بوده «فإنه عل یقین من وضوئه و لا ینقض الیقین
بالش ابدا» حالا بخواهیم اسمش را بذاریم صغرا و کبرای منطق، یا بوئیم خارج از اصطلاح صغرا و کبرا است، جواب دو
جزء است، قسمت اولش «فإنه عل یقین» و قسمت دوم «لا ینقض الیقین». ما این «من وضوئه» را که الغاء کنیم مشود «فإنه
عل یقین و لا ینقض الیقین» «هذا مسر و کل مسرٍ حرام» «فإنه عل یقین و لا ینقض الیقین» اگر گفتیم این صغرا و
کبراست، نتیجه در آن روشن بوده چون امام رضوان اله تعال علیه فرمودند صناعت استدلال این است که صغرا ، کبرا و

نتیجه.

ر واضح بوده، نتیجهای است که خود مخاطب فهمیده، «فإنه علکنیم نه، این صغرا و کبرا هست اما نتیجه دی ما عرض م
یقین من وضوئه» صغراست «و لا ینقض الیقین بالش» کبرا، نتیجه را هم خود مخاطب مگیرد.

نته:
 در بحث اینه استظهار از روایت چیست؟ کدام استظهار مشود؟ ما عرض کردیم شش احتمال وجود دارد ولو اینه در کتاب
منتق چهار احتمال آورده، مجموعاً شش احتمال بود و ی احتمال هم ما اضافه کردیم و  هفت احتمال مشود. ببینید کدام
ی از اینها اظهر است؟ بحث در اظهریت است، گاه اوقات ممن است احتمالات را کنار بذارید بوئید در میان اینها دو تا
به دست آمد کاف وئید روایت را اگر بر این حمل کنیم، یا بر این حمل کنیم، اگر از آن کبرای کلری است، بقویتر از دی
است چون طبق بعض از احتمالات از روایت نمتوانیم حجیت استصحاب به نحو مطلق را استفاده کنیم که توضیحش را
دادیم، اگر در آخر امر رسیدید به دو احتمال که از میان این دو احتمال نتیجهی هر دو یسان است، از نظر اینه شما اثبات
مکنید با این حجیت استصحاب در وضو و غیر وضو را، مگوئید هر احتمال از این دو احتمال باشد کاف است ولو ما

نتوانیم بوئیم متعیناً این احتمال است. در این جا بحث از معنای روایت به پایان رسید.

ارزياب ديدگاه شيخ انصاری در استفاده تفصيل در حجيت استصحاب از صحيحه زراره
مرحوم آخوند قبل از اینه به روایت دوم بپردازند همین جا استفادهای که مرحوم شیخ از این صحیحهی زراره کردند که



استصحاب در ش در مقتض فقط حجیت دارد، اما در ش در رافع حجیت ندارد، را مورد بحث قرار دادند. ما هم همین جا
این بحث را شروع مکنیم و ی مدّت زمان طول مکشد تا به صحیحه دوم زراره برسیم. حالا مخواهیم وارد این بشویم که
آیا این تفصیل که مرحوم شیخ دادند که از روایت زراره استفاده مشود که ش در مقتض حجیت ندارد اما ش در رافع

حجیت دارد از این صحیحه استفاده مشود؟

اینجا اولا باید ببینیم مراد از ش در مقتض چیست؟ بعد هم ببینیم استدلال مرحوم شیخ چیست؟ دو مقام در اینجا وجود دارد.

در مقتض مقام اول: مراد از ش
 در مقام اول ی نتهای را به عنوان مقدمه باید بوئیم و آن مقدمه این است که ما در اول امسال وقت بحث تعریف استصحاب
را ذکر مکردیم فرق بین قاعدهی استصحاب، قاعده یقین و قاعده مقتض و مانع را ذکر کردیم که مراجعه بفرمایید و بحث
مهم هم بود. آنجا ما قاعدهی مقتض و مانع را مگفتیم ولو اینه بزرگان مثل مرحوم آقای خوئ و... قبول ندارند ما قاعدهی
مقتض و مانع را اثبات کردیم و ی بحث که وجود دارد این است که بین قاعده مقتض و مانع و مسئلهی ش در مقتض چه
فرق وجود دارد؟ یعن ممن است کس استصحاب را در ش در مقتض جاری بداند اما مع ذل قاعدهی مقتض و مانع را

قبول نند.

فرقش این است که در قاعده مقتض و مانع، ما علم به وجود مقتض داشتیم و به حسب ظاهر هم احراز کردیم مانع وجود
ندارد، مگفتیم این که گاه اوقات علما در استدلالات مگویند «والدلیل عل ذل المقتض موجود والمانع مفقود» این
روحش برمگردد به همین قاعدهی مقتض و مانع. پس مقتض و مانع جای است که ما مدانیم مقتض هست و احراز هم
کردیم مانع ندارد بعد مگفتیم همین مقدار برای نتیجه کافیست. یا مگفتیم مقتض را مدانیم موجود است اگر ش کنیم در

اینه آیا مانع از این مقتض هست یا نه؟ مگفتیم ظاهرش این است که مانع وجود ندارد.

اما در اینجا ش در مقتض این است که آیا مقتض اصلا موجود است یا نه؟ ما ش داریم، پس در قاعدهی مقتض و مانع،
مقتض موجود است و ما مقتضا را هم مدانیم موجود است، وقت علّتش موجود شد آن هم موجود است، اما در ما نحن فیه

ش در مقتض داریم این را به همین مقدار اکتفا مکنیم چون بحث مفصلش را قبلا گفتیم.

جلد سوم از صفحه 20 تا 26را پیش مطالعه بفرمایید. ایشان بحث مستوفای برای بحث فردا مصباح الاصول مرحوم آقای خوئ
کردند در اینه مراد شیخ از اینه استصحاب در ش در مقتض جاری نیست از مقتض چیست؟ چون شیخ در اصول اثبات
مکند که استصحاب در ش در مقتض جریان ندارد، لین مواردی را در فقه محشّین ماسب به شیخ اشال کردند که شما
که در اصول مگوئید استصحاب در ش در مقتض جاری نیست این استصحاب که در این بحث معاطات در ملیت جاری
کردید در ش در مقتض است و مرحوم آقای خوئ آنجا ادعا مکنند علّت این امر این است که معنای مقتض و مراد شیخ از
اسب به آن تمسکه شیخ در م شود آن استصحابهایبرای آقایان روشن نبوده که اگر آن روشن بشود معلوم م مقتض

کرده از مصادیق ش در مقتض نیست.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


