
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۵ آذر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 36 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دلالت صحيحه زراره[1] بر حجيت استصحاب
بحث در صحیحه اولای زراره است؛ در بحث گذشته فرق میان سؤال اول و سؤال دوم که زراره از امام(ع) کرده را بیان کردیم
و این خودش نته مهم است که فرق میان این دو سؤال چیست و مقصود از سؤال دوم چیست؟ حالا که فرق میان این دو
سؤال روشن شد؛ بحث سندی روایت را هم که قبلا مطرح کردیم و اشالاتش را جواب دادیم، بحث در دلالت این روایت بر

حجیت استصحاب است.

 در این  مطلب تردیدی وجود ندارد که این روایت دلالت بر حجیت استصحاب در مورد خودش دارد. مورد روایت این است که
کس یقین به وضو دارد و الآن ش در نوم دارد، نوم به عنوان ناقض آیا محقّق شده یا نه؟ حالا چه به نحو شبههی حمیه در

خفقه و خفقتان و چه به نحو شبههی موضوعیه. در مورد روایت بحث وجود ندارد که امام(ع) فرمودند:

ها تَنْقُضنَّما داً بِالشَّكِّ وبا ينقتَنْقُضِ الْي  و هوئۇض نم ينقي َلع نَّهفَا ا و ِنيب رمكَ اذَل نم ء‌ِجي َّتح قَدْ نَام نَّها نقتَيسي َّتح »
.«آخَر ينقبِي

پس در این مقدار که روایت دلالت بر حجیت استصحاب در این مورد، یعن ی یقین به وضو و دوم ش در ناقضیت نوم، در
این استصحاب حجت است. بحث در این است که آیا از مورد این روایت متوانیم تعدّی کنیم یا خیر؟ آیا امام(ع) در این روایت
علاوه بر اینه جواب سؤال سائل را دادند، در مقام اعطای ضابطه کلیه هستند یا ما نمتوانیم از این روایت ضابطه کل را
استفاده کنیم؟ برای روشن شدن این مطلب در این روایت ی «إن» شرطیه وجود دارد و آن کلمهی «و إلا» است، امام(ع)
فرمودند «لا حتّ یستقن أنه قد نام حت یجی من ذل امر بین و إلا» یعن و الا یستیقن أنه قد نام، اگر یقین به نوم پیدا نرد، آیا
جواب این «إن شرطیه» در روایت ذکر شده یا خیر؟ دو قول وجود دارد و بر فرض که جواب ذکر نشده، مقدّر در روایت

چیست؟

در همهی اینها اختلاف وجود دارد که آیا اولا جواب مذکور است یا مقدّر است و بر فرض که مقدّر باشد ما چه چیزی را جواب
قرار بدهیم؟ این سؤالات اگر روشن شود آن وقت ما متوانیم بوئیم آیا از این روایت متوانیم تعدّی کنیم یا نه؟ و این نته را هم
عرض کنم ولو اینه ان شاء اله در اثناء بحث روشنتر خواهد شد اگر کس گفت روایت در مقام اعطای ضابطهی کلیه نیست
کند و از این راه ما خودمان به ی تواند ما را کمم و موضوع مآیا اینجا مسئلهی الغاء خصوصیت یا مسئلهی مناسبت ح
ضابطهی کل برسیم؟ چون بین این دو تا مطلب فرق وجود دارد، ی وقت مگوییم اساساً امام(ع) در مقام اعطای ضابطه
کلیه و ی کبرای کل است، اگر در این مقام باشد دیر نیازی به الغاء خصوصیت نیست، نیازی به قرینه مناسبت حم و
موضوع نداریم، اما ی وقت مگوئیم نه! امام فقط در این مورد فرموده اند. آیا ما متوانیم از راه الغاء خصوصیت یا قرینهی

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مناسبت حم و موضوع خودمان به این کبرای کلّ برسیم یا نه؟

سؤال اول این است که آیا در این روایت جواب «إن شرطیه» آمده یا نه؟

مرحوم شیخ انصاری و به تبع ایشان مرحوم آخوند و به تبع اینها جمع زیادی از بزرگان فرمودند جواب در این روایت محذوف
است و آنچه که به عنوان «فإنه عل یقین من وضوئه» آمده این قائم مقام جواب است و این علّت قائم مقام جواب است آن
وقت مقدر در روایت این است «و إن لم یستیقن أنّه قد نام» اگر یقین به نوم پیدا نرد جواب محذوف چیست؟ «فلا یجب علیه
الوضوء» این مشود جواب مقدّر و محذوف که در روایت نیامده است. چه چیز جای این جواب نشسته است؟ این عبارت
«فإنه عل یقین من وضوء» که علت است که قائم مقام جواب است و لذا آن «فاء» که مربوط به جواب است بر سر این علّت
درآمده و مفرمایند در استعمالات آیات و روایات ما نظیر این را داریم. مثلا در آیه شریفه داریم «و من کفر فإن اله غن عن
العالمین» کس که کفران کند خدای تبارک و تعال از عالمین غن است، اینجا مفسرین گفتهاند جواب این «من کفر» «فلن

یضر اله شیئا» ضرری به خدا نمرسد، چرا؟ «لأنّ اله غن عن العالمین» علّت قائم مقام برای جواب شده است.

اگر بخواهیم بوئیم روایت بنا بر این احتمال که جواب محذوف است و این «فإنه عل یقین من وضوئه» علت است که قائم
وئیم این «فإنّه علر به آن اضافه کنیم تا مدعا اثبات شود و آن مقدمه این است که بمقدمهی دی مقام جواب است، باید ی
یقین من وضوئه» و بعد دارد «و لا ینقض الیقین بالش» این یقین و ش دیر مراد مطلق الیقین و مطلق الش است، اگر این

را گفتیم آن وقت دلالت بر حجیت استصحاب در همه جا دارد در طهارت، در صلاة، در عبادات، در معاملات و ... .

برای توضیح مطلب در این «ولا ینقض الیقین بالش» سه احتمال وجود دارد:

1) احتمال اول این است که مراد از یقین و ش، خصوص یقین و ش باشد که در مورد روایت است. یعن الیقین بالوضو و
الش ف ناقضیة النوم، بوئیم مراد این است، امام مفرماید «و إن لم یستیقن أنه قد نام» اگر یقین به نوم پیدا نرد، فلا یجب
علیه الوضوء، وضو واجب نیست، چرا؟ فإنّه عل یقین من وضوئه، به دلیل اینه این یقین به وضویش دارد، یقین به وضو را به

سبب ش در نوم نقض نند.

 اینجا اشال که وجود دارد این است که این مستلزم اتحاد علّت و معلّل مشود مگوئیم لا یجب علیه الوضوء، چرا؟ برای
اینه «لأنّه عل یقین من وضوئه و لا ینقض الیقین بالوضوء بالش ف النوم»  اگر ما آمدیم یقین و ش را خصوص یقین به
وضو و ش در نوم قرار دادیم مگوئیم دلیل عین مدعا مشود، علّت عین معلل مشود، مگوئیم این آدم که یقین به وضو
دارد و الآن ش در نوم دارد نباید دیر وضو بیرد، چرا؟ چون یقین به وضو و ش در نوم دارد، به این معناست. اگر ما یقین
و ش را اینطور معنا کنیم نتیجه اش به همین برمگردد، این آقای که یقین به وضو و ش در نوم دارد نباید وضو بیرد و

واجب نیست بیرد، چرا؟ چون یقین به وضو و ش در نوم دارد.

2) احتمال دوم این است که بوئیم مراد از یقین خصوص یقین به وضو است، اما در متعلّق ش ی مقدار دایره را وسیع
کنیم بوئیم ش در خصوص نوم دخالت ندارد، از نوم بیائیم الغاء خصوصیت کنیم، مراد از یقین خصوص یقین به وضو
است، اما مراد از ش خصوص ش در نوم نباشد، ش در مطلق ناقض به جهت الغاء خصوصیت از نوم باشد چون نوم
خصوصیت ندارد. نتیجه این مشود که «ولا ینقض الیقین بالوضوء بالش» یقین به وضو با ش نباید نقض شود پس این

روایت دلالت بر حجیت استصحاب، فقط در خصوص باب وضو دارد و دیر نمتوانیم از باب وضو تعدّی کنیم.

 اشال این احتمال هم این است که این احتمال خلاف فهم عرف است که ما بیائیم در متعلّق ش الغاء خصوصیت کنیم اما در

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


متعلّق یقین این کار را ننیم، پس این احتمال دوم هم خلاف فهم عرف است.
3) احتمال سوم این است که این «ولا ینقض الیقین بالش» هم یقین متعلّقش عام است و هم ش متعلّقش عام است «و لا
ینقض الیقین» مراد یقین به وضو نیست، یقین به هر چیزی است، «بالش» مراد ش در نوم یا ناقض نیست بله ش در هر
چیزی است. طبق این احتمال سوم مگوئیم روایت مفرماید «فإنه عل یقین من وضوئه» این آدم یقین به وضو دارد و نباید

نقض کند یقین را به وضو، و «ولا ینقض الیقین بالش» خودش ی قاعده کل است.

ما اگر آمدیم جواب «إن شرطیه» را مقدر قرار دادیم و متعلّق این یقین و ش در «و لا ینقض الیقین بالش» را همین احتمال
سوم قرار دادیم این روایت دلالت بر اعطای ی ضابطهی کلیه مکند. مگوئیم امامہ(ع) دارد ضابطه کلیه ارائه مدهد، درست

است سؤال زراره در باب وضو و از ناقض وضو است، اما امام(ع) دارد در اینجا اعطاء ی ضابطه کل مکند.
تا اینجا شیخ و مرحوم آخوند و مرحوم آقای خوئ مسئله را پذیرفتند.

ديدگاه امام خمين
 امام رضوان اله تعال علیه در کتاب استصحاب در صفحه 24 روی همین احتمال که ما جواب را مقدّر بیریم و بیائیم این
یقین و ش را بخواهیم اینطور معنا کنیم اشال کردند، مفرمایند ما اگر بخواهیم از این روایت ی ضابطهی کل استفاده کنیم

این مبتن بر دو ادعاست و هر دو مخدوش است:

ادعای اول این است که بوئیم امام(ع) در صدد بیان قاعدهی کلیه است و ذکر وضو در «فإنه عل یقین من وضوئه» که در
کلام امام است برای این است که این مورد سؤال زراره است اما امام مخواهد قاعده کلیهای را اینجا برای ما ارائه دهد.

مفرمایند این دعوا برای ما مخدوش است و اشال دارد، اشالشان چیست؟ مفرمایند بیان قاعدهی کلیه که اینجا ی تعبیری
هم مکنند که قاعده کلیه جای است که بوئیم بین علّت و معلول اختلاف است، مفرمایند علّـت ی امر کل است و معلول
ی امر جزئ است. سائل از ی امر جزئ سؤال کرده، علت ی امر کل است، هر جا علّت و معلول بینشان بود ما متوانیم

ی ضابطه کل از آن استفاده کنیم.

 اشال امام این است که مفرمایند برای بیان ضابطهی کلیه این اقتضا ندارد که ما بیائیم از باب وضو خارج شویم و روایت را
به غیر باب وضو سرایت بدهیم. آنچه که مورد سؤال زراره است ناقضیت نوم است، حالا اگر ما بیائیم همین مقدار را خراب
کنیم بوییم نوم دیر خصوصیت ندارد، در تمام نواقض وضو اگر کس یقین به وضو داشت بعد ش کرد ی ناقض آمده یا
نه؟ اینجا ش در نوم است، ش کند آیا بول از او خارج شد یا نه؟ ریح از او خارج شد یا نه؟ تمام اینها متوانیم بوئیم
ضابطه کل است، یعن مخواهند بفرمایند همان احتمال دوم از بین آن سه احتمال که ما بیان کردیم هم با اعطای ضابطهی
کلیه سازگاری دارد، اعطای ضابطه کلیه مستلزم این نیست که ما فقط بیائیم از باب وضو خودمان را خارج کنیم بوئیم وضو
و غیر وضو، اگر بمانیم در باب وضو دیر ضابطه کل نداریم، بله طبق احتمال دوم به این بیان که بوئیم ناقضیت نوم

خصوصیت ندارد باز هم ضابطه کلّ داریم.

امام خمین مفرماید دعوای دوم این است که این «و لا ینقض الیقین أبدا بالش» این ی ظاهری دارد، ظاهرش این است که
یقین مطلق و ش مطلق، اما مفرمایند ما احتمال مدهیم این «فإنّه عل یقین من وضوئه» قیدی است که صلاحیت تقیید
کردن را دارد، یعن الآن در عبارت امام(ع) قیدی وجود دارد که صلاحیت دارد و لا ینقض الیقین ابداً بالش را تبیین کند، چه

دافع برای این داریم؟ ما گفتیم هر جا ی چیزی در مقابل ی اطلاق صلاحیت برای تقیید باشد آن اطلاق از بین مرود.

امام خمین در آخر کلامشان مفرمایند «و أما إلغاء الخصوصیة بمناسبة الحم و الموضوع فهو حق» در فقه شما دیدید



مرحوم امام از قرینهی مناسبت حم و موضوع خیل استفاده مکند یعن ی از چیزهای که زیربنای فقاهت فقه امام را
تشیل مدهد استفاده از قرینهی مناسبت حم و موضوع است، مفرمایند ما از این راه که بوئیم قرینه مناسبت حم و
موضوع اقتضا دارد بوئیم وضو خصوصیت ندارد، نوم و ناقضیت هم خصوصیت ندارد. مفرماید «ضرورة أنّ العرف یری
أنّ الیقین لونه مبرماً مستحماً لا ینقض بالش» یقین در نزد عرف ، قرینه مناسبت حم و موضوع ی قرینه عرف است و
غیر مبرم است، ش وید وضو دخالت ندارد خود یقین امر مبرم است و شعرف باید این را بپذیرد و قبول کند، عرف ب

نمتواند ناقض برای یقین باشد.

نته:
آنچه که در ذهنم ی مقداری هست این را مطرح کنم و برای فردا روی آن فر بفرمایید؛ و آن این است که اگر کس بوید
امام(ع) در دایرهی باب طهارت خواسته این را بیان کند، ما از وضو تعدّی مکنیم و مگوئیم غسلش هم همینطور است چون
باب طهارت ی باب است که اسلام در آن تسهیل قائل شده و بنای اسلام بر تسهیل است، ی کس که صبح وضو گرفته و
الآن بوئیم تا ش کردی دوباره وضو بیر، این ی مقدار مستلزم حرج است، مسلتزم صرف وقت است و تبعات دارد، تا
ش کردی اینجا نجس است باید بشوی، مشلات دارد. بنا بر این است، حالا اگر قائل بوید ما قبول داریم وضو خصوصیت
ندارد و عرف آن مقداری را که متواند در اینجا با توجه به مذاق شرع از آن تعدّی کند فقط در باب طهارت است، در باب
گوئید اگر در داخل وقت شدر طهارت نقض کند، شما ببینید در باب عبادات م طهارت نباید یقین به طهارت را با ش

کردید نماز خواندید یا نه؟ باید بخوانید، ول اگر ش کردید نجس است یا طاهر؟ بنا را بر طهارت بذارید.

فقیه در فقه الروایة و در تفسیر روایت باید اطمینان پیدا کند، یعن ذهنش استقرار به آن معنا پیدا کند، حالا اگر کس بوید ما
قبول داریم وضو خصوصیت ندارد ول امام(ع) فقط در باب طهارت خواسته این ضابطه را بیان کند. امام(ع) در جواب اول
فرموده «فإنه عل یقین من وضوئه» اگر این کلمه من وضوئه در کلام امام نبود اصلا بحث روشن بود، مگفتیم امام فرمود
«فإنه عل یقینه و لا ینقض الیقین ابداً بالش» ول در کلام امام من وضوءه آمده، حال ما تا چه اندازه متوانیم الغاء
خصوصیت کنیم؟ اگر کس بوید از دایره باب طهارت نمتوانیم خارج شویم نتیجهاش این مشود که استصحاب فقط در باب

طهارت حجیت دارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

ا وءۇض َلع وه و نَامي لجالر لَه قُلْت ةَ قَالارزُر نرِيزٍ عح نادٍ عمح نيدٍ ععس نب نيسالْح نع نَادِهسبِا نسالْح ندُ بمح[1] ـ «م
الْقَلْب ذُنُ وا و نيتِ الْعذَا نَامذُنُ فَاا و الْقَلْب نَامي  و نيالْع ةُ قَدْ تَنَامارا زُري فَقَال وءالْۇض هلَيالْخَفْقَتَانِ ع الْخَفْقَةُ و تُوجِب
َلع نَّهفَا ا و ِنيب رمكَ اذَل نم ء‌ِجي َّتح قَدْ نَام نَّها نقتَيسي َّتح  قَال بِه لَمعي لَم و ء‌َش نْبِهج َلِكَ ارنْ حفَا قُلْت وءالْۇض بجو

يقين من ۇضوئه و  تَنْقُضِ الْيقين ابداً بِالشَّكِّ و انَّما تَنْقُضه بِيقين آخَر » وسائل‌ الشيعة ج : 1 ص : 245، ح[ 637]1.


