
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۱۹ آذر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 34 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ر به محقق نایینال دیاش
در بحث گذشته مطلب را فراموش کردیم عرض کنیم و آن اینه در مسئله حومت آنچه را که امام رضوان اله تعال علیه
فرمودند که حاکم و محوم باید هر دو لفظیین باشد ملاحظه فرمودید که این تمام نیست، اما به نظر ما در بحث حومت حاکم
که مخواهد در موضوع دلیل محوم تصرف کند، حاکم و محوم هر دو باید از ی منبع واحد باشد و این ی از فرقهای بین
حومت و تخصیص است که حاکم و محوم هر دو باید من منبع واحد باشد، یعن آن دلیل شرع که مخواهد محوم واقع
شود دلیل حاکمش هم حتماً باید ی دلیل شرع باشد. سیره عقلائیه یا حتّ عقل نمتواند حاکم بر ی آیه شریفه باشد یا حاکم
بر ی روایت باشد، لذا آن حاکم و محوم را باید در همین ادلهی لفظ یا مثلا آنچه ملحق به این ادله لفظ است مثل اجماع

قرار بدهیم.

اگر محوم ی دلیل شرع است و شارع آمده حم را بیان فرموده و موضوعش را هم خود شارع معین کرده، فقط شارع
است که متواند در این دلیل تصرف کند، اما لولا الشارع، عقل بخواهد بیاید در موضوع این دلیل تعبداً تصرف کند، این معنا
ندارد، سیره عقلا بخواهد تصرف کند معنا ندارد! این نته عل الظاهر در کلمات قوم و بزرگان هم وجود ندارد، این فرق که
الآن ما داریم عرض مکنیم در کلمات نیست و با این بیان اصلا باید به مرحوم نائین و مرحوم آقای خوئ عرض کنیم اینه
مفرمایید سیره بر آیات حومت دارد اینها از دو منبع است ی عقلا و دیری شرع است، آنچه که متواند بر این آیات

حومت داشته باشد ی دلیل شرع باید باشد از ناحیه خود شارع باید باشد.

سیره وقت امضا شد اینجا ما بیائیم با دلیل دیر بوئیم امضا شده، آن دلیل امضا حاکم مشود نه خود سیره، در حال که
آنچه آقایان مخواهند بیان کنند این است که سیره را حاکم قرار بدهند، سیرهی مع الامضا هم عنوان شرع را پیدا مکند و
متواند حاکم باشد اما وقت مع الامضا حاکم شد دیر سیره حاکم نمشود بله امضاست که مآید بر آن دلیل حومت پیدا
مکند. دلیل عقل نمتواند بر ی آیه و روایت حاکم باشد، متواند ورود پیدا کند ول نمتواند حومت داشته باشد، عقل
خودش حم مکند و موضوع هم در نظر مگیرد، عقل در موضوع دلیل شرع تعبداً نمتواند تصرف کند، این را هم
مخواستیم عرض کنیم که در ذهن شریف آقایان باشد تا ان شاء اله برسیم به بحث حومت و آنجا تحقیق مطلب را مفصلتر

بحث کنیم.

خود شارع متواند بوید که عالم به موسیق لیس بعالم، اما سیره اگر گفت این عالم هست یا نیست حرفش اعتباری ندارد،
شما مگوئید این «اکرم العلماء» را شارع گفته، پس علمای مورد اراده شارع است و وجوب اکرام دارد که مورد اراده شارع
است، اگر شارع تصرف نرد مآئیم اکتفا بر اطلاقش مکنیم اما اگر بخواهیم در این موضوع سعتاً و ضیقاً تصرف کنیم، عقل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نمتواند دخالت کند! عقل بوید من کس را که علم کیمیا دارد را مگویم عالم، فقط عرف او را عالم نمداند.

دلیل دوم بر حجیت استصحاب: عقل
دلیل دوم که بر حجیت استصحاب ذکر شده دلیل عقل است که مرحوم آخوند این را در کفایه بیان کردند. بیان دلیل عقل این
است که الثبوت ف السابق موجب للظن به ف اللاحق، اگر ی چیزی در سابق ثبوت و وجود داشت این موجب ظن به بقاء او
که قبلا بقاء شیئ (آید باید بلافاصله مسئله ادراک مطرح باشدپای عقل که م) کندعقل ادراک م در زمان لاحق است، یعن
بوده در زمان لاحق «یدرک ادراکاً ظنّیا» این اجمال دلیل عقل است، مرحوم محقق اصفهان در حاشیه در جلد پنجم صفحه 35
مفرماید: «إنّ الثبوت ف السابق تارةً بنفسه ملازم للظن بالبقاء» ی چیزی که فقط قبلا بوده، ثبوت داشته، خود این ثبوت
ملازم با ظن به بقاست «و اُخری بواسطة غلبة البقاء المستلزم للظن به»، اما راه دوم این است که بوئیم ما اشیاء خارج را

بررس کردیم، دیدیم غالب آن اشیائ که قبلا بودند الآن هم موجود و باق هستند.

 پس دو تا بیان است و این دو تا بیان ثمره هم دارد:

بيان اول
در بیان اول اصلا ما کاری به غلبة الأفراد نداریم، مگوئیم مجرد الثبوت ف السابق نفس الثبوت ف السابق یا به تعبیری که

مرحوم اصفهان در ادامه کرده: ارتازیة الثبوت، این علت است برای ظن به بقاء.

آورد، بین آن خارج و این ضمن ارتباطبه بقاء م ضمن ظن ،گوئیم ثبوت خارجنید ما مر نگویند فباز در دقّت بیشتر م
نیست وقت در نفس ما ی چیزی ارتازیة الثبوت داشت، یعن وقت ثبوت را مبریم در عالم نفس تحلیل کنیم، معنای
ارتازیاش مگوئیم چیزی که بوده هست، ظنّاً هست نه یقیناً، چیزی که بوده و ثبوت داشته ظنا هم هست. در این بیان اول

اصلا ما کاری به غلبه نداریم.

بيان دوم
در بیان دوم کاری به ارتازیت الثبوت و نفس الثبوت نداریم، مگوئیم در خارج غالباً مواردی که ثبوت داشته بقاء هم دارد،
حالا در این ی موردی که ش مکنیم این ی موردی هم قبلا ثبوت داشته الآن بقا دارد یا ندارد، قاعده الظن یلحق الشء
بالأعم الاغلب جاری است و این همان حجیت استصحاب است، استصحاب یعن در جای که ما در ی موردی ش در بقاء
داریم بیائیم این را هم حمل بر آن موارد غالب کنیم، الظن یلحق الشء بالأعم الاغلب، این دو بیان که در اینجا مرحوم محقق

اصفهان در حاشیه کفایه دارد.

مرحوم آخوند در کفایه نسبت به بیان اول چیزی را نفرمودند، اما نسبت به بیان دوم اشال صغروی کردند فرمودند اصلا چنین
غلبهای را ما قبول نداریم، اینه ما در عالم خارج اشیائ که ی ثبوت دارند و غالباً باق هستند را نم پذیرد و مسئله غلبه را به

طور کل انار کرده است. هر چند مرحوم شیخ انصاری در رسائل غلبه را پذیرفته است.

دلیل ه این غلبه درست باشد، ظن هم برای ما به وجود بیاورد اولافرماید بر فرض اینکند اما مار مآخوند(ره) غلبه را ان
گوید، ادراکات ظنعقل را م معتبر است ادراکات قطع گوید ادراکات عقلیت این ظن نداریم، چون ادلهای که مبرای حج
عقل اعتباری ندارد. ثانیا بر فرض که کس بخواهد بوید این ظن درست است، آیات ناهیه از عمل به ظن و عمل به غیر علم
رادعیت دارد و این ظن را کنار مگذارد، این خلاصه کاری است که مرحوم آخوند در کفایه کردند، ایشان اولا غلبه را قبول

نمکنند ثانیاً مگویند اگر غلبه را بپذیریم این آیات مآید نه از عمل به ظن و غیر علم مکند و رادع است.



مرحوم شیخ در رسائل غلبه را قبول کرده اما مفرماید ما قبول نداریم که این غلبه افادهی ظن کند، دلیل که شیخ در رسائل
دارد این است که مفرمایند افادهی ظن در جای است که بین این مصادیق و موارد ی جامع مشترک باشد، در حال که ما
جامع مشترک نداریم، ی سری امور هستند که ی اقتضای دارند و ی سری از امور اقتضاء دیری دارند، حالا اگر گفتیم
غالب امور باق است دلیل نمشود که این مورد مشوک را هم ملحق به همان مورد غالب کنیم، شیخ مفرماید قدر جامع بین

الامور نداریم.

 مرحوم محقق اصفهان همین جا کلام شیخ را نقل مکنند و مورد نقد و اشال قرار مدهند و مگویند جناب شیخ ما نیازی به
جامع نداریم، جامع را در جای نیاز داریم که بخواهیم به ی حم کلّ برسیم، اما در ما نحن فیه که ما مخواهیم فرد مشوک

را ملحق به مورد غالب کنیم دنبال به دست آوردن حم کل نیستیم.

به دست بیاورید مثلا قاعدهی کل خواهید یهست که با استقراء تام یا ناقص م وقت فرماید شما یم مرحوم اصفهان
قاعده کل آید، شما اگر بخواهید یشود، آب در اثر حرارت به جوش مدر اثر حرارت ذوب م وئید هر جسمخواهید بم
به دست بیاورید استقراء مکنید حالا یا استقراء تام یا استقراء ناقص و برای اینه قاعده کل به دست بیاورید باید جامع داشته

باشید.

اما مفرمایند این در باب استقراء تام و ناقص است و جای است که شما مخواهید قاعده کل به دست بیاورید ول در ما
نحن فیه ما دنبال قاعده کل نیستیم، در ما نحن فیه ی قاعدهای داریم به نام «الظن یلحق الشء بالأعم الاغلب» این یعن چه؟
یعن ما 1) موارد غالب داریم، 2) موارد غیر غالب و نادر داریم، 3) مورد مشوک داریم. مخواهیم ببینیم این مورد مشوک را
حمل بر مورد غالب کنیم یا حمل بر مورد نادر کنیم، مثلا مگوئیم غالب علما فقها هستند، فلاسفه در میان اینها نادرند، اکثر
علما و غالبشان فقیهاند، مثلا پنج تا ده تا فیلسوف داریم، حالا ی عالم که ما ش داریم این فقیه است یا فیلسوف، این قاعده
الظن یلحق الشء بالأعم الاغلب، مگوید چون غالباً فقیه هستند ظن به این پیدا مکنیم که این هم فقیه است اما نمخواهیم
اینجا حم کل درست کنیم، نمخواهیم اینجا ی قاعده کلیه به دست بیاوریم، چون به دنبال حم کل نیستیم نیازی به جامع
نداریم. مگوئیم غالب موارد در خارج اینطور است، این مورد مشوک را هم ش مکنیم که این هم ملحق به غالب است یا

نادر، عقل مگوید این را ملحق کن به غالب.

پس شیخ مفرماید ما غلبه را قبول داریم این غلبه افادهی ظن نمکند چون قدر جامع نداریم، در نتیجه مرحوم شیخ این قاعدهی
«الظن یلحق الشء بالأعم الأغلب» را قبول ندارد، مگوید اصلا افاده ظن نمکند، مجرد الغلبه لا یوجب الظن، مجرد غلبه

افادهی ظن نمکند، چرا؟ چون قدر جامع ندارد.

ما ی پله مخواهیم بالاتر از مرحوم شیخ عرض کنیم ما هم این قاعدهی الظن یلحق الشء بالأعم الاغلب را قبول نداریم،
بزرگان در مقابل این قاعده دو گروهند، غالبشان مگویند این ظن هست ول دلیل بر اعتبارش نداریم. صاحب معالم در معالم
این را مطرح مکند، مرحوم میرزای قم در قوانین دارد، صاحب فصول دارد، اینها مگویند اصلا چنین قاعدهای نداریم، اینه
اگر ی مورد غالب باشد ظن به این پیدا شود که این مورد مشوک ملحق به غالب است. ما هم همین نظر را داریم و در ذهنم
مآید که در این دوره اصول که از سال 76 تا حالا؛ من ی جای راجع به این قاعده بحث کردم و در ذهنم هست که انار

کردیم.

حالا اینجا مخواهیم عرض کنیم که این قاعده را ما قبول نداریم، حالا شیخ از راه جامع مآید اشالش همین است که مرحوم
اصفهان فرموده و اشال اصفهان وارد است که ما نیاز به جامع نداریم در این قاعده، ما قاعده را منریم مسئلهی جامع را هم
مطرح نمکنیم، به چه بیان؟ مگوئیم اصلا چه دلیل داریم که مجرد غلبه موجب ظن است، شما در همین مثال که الآن من



عرض کردم، اگر غالب علما فقیه باشند اما نادرشان فیلسوف باشد، اگر ی را ما ش کردیم که این فقیه است یا فیلسوف، آیا
وئیم الآن ظنشود، این چنین نیست که ما بحاصل نم ّشود که این هم فقیه است؟ ظنواقعاً برای انسان ظن به این حاصل م
به این پیدا مکنیم اصلا چنین ظنّ حاصل نمشود، ما از غلبة الأفراد در عالم خارج نسبت به این مورد مشوک ظن به این
پیدا نمکنیم که این هم مثل موارد غالب است، حالا ممن است در بعض از موارد ظن حاصل شود، اگر فرض کنید گفتند
اکثراً نانهای این شهر فاسد است ی موارد نادری نان های سالم هستند، شما اگر ی نان مشوک پیدا کردید مگوئید ظن به
این داریم که این هم همان مورد غالب باشد، بعض موارد هست ول به صورت قاعده ما بیائیم بوئیم همه جا، وقت غلبه بود
ظن حاصل م شود، نه! از جمله جاهای که یقیناً ظن حاصل نمشود در ما نحن فیه است. بر فرض که در عالم خارج غالباً

آنچه بوده بقاء دارد، حالا حتماً در این حم شرع هم باید همینطور باشد؟

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


