
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۱۸ آذر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 33 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته
عرض کردیم مرحوم آخوند قدس سره در بحث حجیت خبر واحد این آیات ناهیه از عمل به غیر علم را رادع از سیره عقلائیه
قائمه بر خبر واحد نمداند و عمده مطلب که در میان آن سه مطلب در متن کفایه فرمودند این است که دور لازم مآید اما در
این بحث (یعن در بحث از سیره بر حجیت استصحاب) تصریح مکنند به اینه این آیات رادعیت دارد، این اشال بر مرحوم
کند و در نتیجه این یآخوند وارد است که عین همان بیان دوری که در آن جا شما فرمودید در همین جا جریان پیدا م

اضطراب و اختلاف است که میان کلمات مرحوم آخوند مشاهده مشود.

و محقق خوي ديدگاه محقق نايين
گفتیم در این مسئله آیات و سیره چند نظریه وجود دارد، ی از نظریهها که مرحوم محقق نائین قبول کرده و مرحوم آقای
خوئ هم از ایشان تبعیت کردند این است که سیره بر این آیات حومت دارد و فرق هم بین مسئلهی خبر واحد و ظواهر و
استصحاب نیست، یعن این بزرگان مگویند در تمام مواردی که سیره بر حجیت ی طریق غیر علم قائم مشود بر این آیات

ناهیه از عمل به غیر علم حومت دارد.
 بیان حومت این است که وقت مگوئیم این سیره امضا شده است این موارد غیر علم را به منزلة العلم قرار مدهد، این
خبر واحد است، دال بر ی حم که خودش ی دلیل ظنّ است وقت ما دلیل بر حجیت او پیدا مکنیم مگوئیم سیره بعلاوه
امضا مشود به منزلة العلم، وقت به منزلة العلم شد بر این آیات حومت پیدا مکند، این آیات مگوید لا تقف ما لیس ل به
،الاستصحاب علم ،الظاهر علم ،گوید خبر الواحد علمداً منید بعد شارع تعبگوید آنچه که علم ندارید پیروی نعلم، این آیات م

در نتیجه سیره بر این آیات حومت دارد.

وم باید لفظومت بین دلیلین لفظیین است، هم حاکم و هم محال کردند که حاش برخ ال: بر این نظریه مرحوم نائیناش
باشند اما اینجا ی دلیل سیره است و غیر لفظ است، دلیل غیر لفظ یعن دلیل لب نمتواند حاکم بر دلیل لفظ باشد، این

اشال را بزرگان مثل امام رضوان اله تعال علیه دارند.

جواب:
،باشد و یا لب تواند لفظص مال وارد نیست، همان طوری که در باب تخصیص مخصما در جای خودش گفتیم این اش
دلیل حاکم هم همینطور است، شما در اصول الفقه خواندید دلیل حاکم با مخصص از حیث نتیجه فرق ندارد، حالا که از حیث
نتیجه فرق ندارد همان طوری که مخصص در دلیل غیر لفظ هم جریان دارد دلیل حاکم هم در دلیل غیر لفظ جریان دارد و به
ی بیان دیر آن تعریف که برای حومت مطرح مشود باید ببینیم چیست؟  برای حومت دو تعریف و دو ضابطه در کلمات

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


قوم وجود دارد:

1) ی ضابطه را شیخ انصاری فرموده و آن شارحیت و ناظریت است، اگر ی دلیل بخواهد حاکم بر دلیل دیر باشد این در
صورت است که شارحیت داشته باشد، ناظریت داشته باشد، مفسریت داشته باشد، روی این مبنا فرمایش امام درست است

یعن دلیل حاکم لابدّ و أن یون لفظیا.

2) اما ضابطه و تعریف دوم در باب حومت این است که ی دلیل بیاید در دلیل دیر تصرف کند، تعبداً اگر ی دلیل در
دلیل دیر تصرف کرد موضوع دلیل دیر را سعةً و ضیقاً در آن تصرف کرد این مشود حومت، طبق این مبنا فرق نمکند
که دلیل حاکم دلیل لفظ باشد یا دلیل لب باشد، طبق این مبنا ی دلیل مآید در موضوع دلیل دیر تصرف مکند، منته در
ذهن شریفتان هست که حومت متقوم به تصرف تعبدی است، یعن تصرف باید تعبدی باشد، تصرف نباید تصرف وجدان و

حقیق باشد، تصرف تعبدی باشد. حالا اگر سیرهای امضا شد و در این آیات تصرف کرد اینجا حومت محقق مشود.

است و دلیل لب ت است، قوام شارحیت به این دلیل لفظوئیم شارحیومت را بپس روی مبنای شیخ انصاری که ما ح
نمتواند شارح باشد، دلیل لفظ است که متواند ی دلیل لفظ دیر را شرح بدهد، اما اگر در تعریف حومت گفتیم حومت

یعن تصرف دلیل ف دلیل آخر تعبداً در موضوع دلیل دیر سعةً و ضیقاً، اثباتاً و نفیاً، اگر تصرف کرد این مشود حومت.

پس این اشال امام که دلیل حاکم باید دلیل لفظ باشد، ما عرضمان این است که طبق ی از دو تفسیری که برای حومت
شده درست است اما طبق این تفسیر که حومت تصرف أحد الدلیلین ف موضوع الدلیل الآخر اثباتاً أو نفیاً، سعةً أو ضیقاً،

تصرف کند به نحو تصرف تعبدی، این اشال وارد نیست و حومت اختصاص به دلیل لفظ ندارد.

ما دو بیان کردیم؛ ی اینه به امام عرض مکنیم مر شما نمگويید حاکم با مخصص در نتیجه هیچ فرق ندارد اگر واقعاً
روح حومت، روح دلیل حاکم برمگردد به تخصیص، تخصیص فرق نمکند لفظ باشد یا غیر لفظ باشد. شما چطور در
مخصص مگويید «المخصص إما أن یون لفظیاً و إما أن یون لبیا» در حاکم هم همین را مفرمائید، این ی بیان بود. بیان
دوم این است که اگر کس بیان اول را قبول نرد مگوئیم بیان دوم این است در حومت دو تعریف وجود دارد، ی تعریف از
شیخ است و تعریف دیر از دیران است؛ طبق تعریف شیخ این اشال امام وارد است اما طبق تعریف دیران این اشال وارد

نیست.

نقد ديدگاه محقق نايين
اینجا دو اشال بر مرحوم نائین داریم:

1) اشال اول این است که ما اصلا این مبنا را قبول نداریم، یعن اگر ی دلیل گفت خبر الواحد حجةٌ، بوییم این خبر واحد
ظنّ تعبداً به منزلة العلم مشود، ما قبلا در جای خودش اثبات کردیم که به هیچ وجه اینطور نیست. اگر ی دلیل قطع قائم بر
بودن خودش باق ّکند، او بر همان دلیل ظننم دلیل علم یت ظواهر، ظاهر را به عنوان ییت خبر واحد بشود، بر حجحج

است و ما چیزی به نام علم تعبدی نداریم، کلمات مرحوم نائین پر است از تعبیر به علم تعبدی.

مرحوم آقای خوئ قدس سره هم در بعض جاها با این علم تعبدی مخالفت کردند اما اینجا در مسئله تقدیم سیره بر این آیات
تعجب است که چطور قبول کردند!

2) ثانیاً ما به مرحوم نائین اشالمان این است که ی طرف آیات ناهیه داریم و ی طرف سیره داریم، نه سیره مع الامضا! اگر



این آیات ناهیه شد امضا ندارد، اگر ناهیه نباشد امضا دارد، حومت در صورت قابل تصویر است که ما بويیم سیره امضا هم
شده، حالا این سیرهی بعد الامضا را بوئیم بر این آیات حومت دارد، در حال که این خروج از محل بحث است، محل بحث
این است که ما ی طرف سیره عقلائیه داریم ی طرف آیات ناهیه داریم، «ربما یحتمل» که این آیات ناهیه رادع از سیره باشد،
که این سیره حجیت ندارد و یحتمل که این رادع نباشد و سیره ممضا باشد، پس ممضا بودن ی احتمال است نه اینه این
مفروض ما باشد در حال که برای حومت شما باید این را مفروض بیرید، بوئید ی سیره داریم امضا شده، مثل اینه در
باب خبر واحد این خبر واحد با عمل معصوم(ع) امضا شده، حالا که با عمل معصوم امضا شده بر این آیات رادع حومت
دارد، آنجا نائین متواند این حرف را بزند ول اینجا ما برای استصحاب چه داریم؟ اگر آیات ناهیه رادع شد این سیره کنار
مرود اگر رادع نشد مگوییم ردع نداریم و امضا داریم و این سیره حجیت دارد، این هم اشال دوم است که بر مرحوم

محقق نائین داریم.

ديدگاه مختار
آیا این آیات شریفه متواند رادع باشد یا رادع نیست؟

قبلا این را در فقه مرر گفتیم، تصادفاً دیدیم مرحوم نائین هم اینجا این را فرمودند و آن اینه آیا در رادعیت اطلاق یا عموم
کاف است؟ آیا شارع متواند در رادعیت فقط به صرف ی اطلاق یا عموم اکتفا کند؟ مگوئیم نه! وقت ی سیرهی عقلائیهای
هست، ی سیره عقلائیه بین عقلا رایج است و شارع با این کار مخالفت کند، باید تصریح به مخالفت کند، کما اینه در باب
قیاس تصریح به مخالفت کرده است. در باب قیاس شارع تصریح کرده به اینه قیاس باطل است «لیس من مذهبنا» و این که
اولین قیاس کننده ابلیس است، واقعاً اگر خبر واحد حجت نباشد عقلا همه در تمام امور زندگشان بر او اکتفا مکنند شارع
نمتواند بوید «لا تقف ما لیس ل به علم»... خود مرحوم نائین مفرماید نه تنها انار لازم است بله شدّت انار هم لازم
بار تصریح بر مخالفت هم کاف با ی حت باید چند بار تصریح کند تا آخرش سیرهی عقلائیه تخطئه شود، یعن است، یعن
نیست، باید چند بار تصریح کند. اگر ی سیرهای میان مردم رایج است، میلیونها نفر دارند عمل مکنند، و شارع بخواهد فقط

با ی اطلاق عموم آن را رد کند کاف نیست.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=36

