
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۱۲ آذر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 30 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادله استصحاب
بحث ما در قبل از تعطیلات محرم رسید به ابتدای بحث ادله استصحاب. در ادله استصحاب آنطوری که مرحوم آخوند قدس
سره در کفایه مطرح کردند به چهار دلیل برای حجیت استصحاب استدلال شده که عمدهی این ادله استدلال به روایات است، بعد
از مرحوم آخوند برخ از بزرگان هر چهار دلیل را مورد بحث قرار دادند و برخ هم مستقیم وارد همان دلیل چهارم شدند که
استدلال به روایات است. امام رضوان اله تعال علیه در بحث اصولشان متعرض این دلیل اول، دوم و سوم نشدند. وارد بحث
از روایات شدند، ول حالا باید تا ی مقداری این ادلهی دیر را هم مطرح کرد و عمدهی بحث هم بحث از روایات است که ان

شاء اله به عنوان دلیل چهارم به آن مرسیم.

دلیل نخست‐ بنای عقلا
اولین دلیل که برای حجیت استصحاب اقامه شده تمس به بناء عقلاست یا سیره عقلائیه. اینطور ادعا شده که عقلا در مواردی
که ی امر یقین سابق دارند اگر ش برایشان عارض شود به آن ششان اعتنا نمکنند، اگر یقین دارند رفیقشان تا دیروز
بوده امروز اگر ش کنند که او مرده یا نه؟ به ششان اعتنا نمکنند و بنا را مگذارند بر همان حالت سابقه و شاهد بر آن این
ی کنند. حتدهند، آثار وجودی و بقاء را بر او بار منویسند و با او معامله انجام ماست که فرض کنید به آن نامه م
مقداری بالاتر ادعا شده که تمام حیوانات ذیشعور این بنا را دارند که حالا ی حیوان که از لانه خودش بیرون مآید ظهر هم به
همان جا برمگردد این ی بنای است که در همهی موجودات ذی الشعور هست. و از طرف چون شارع ردع نفرموده پس
این بنای عقلاء برای ما حجت است و دلیل است برای اعتبار استصحاب. بناء عقلا موجود است و ردع از طرف شارع هم

نداریم پس این برای حجیت استصحاب کاف است.

اشالات مرحوم آخوند نسبت به دلیل نخست
مرحوم آخوند قدس سره در کفایه دو اشال به این دلیل کردهاند.

اشال نخست
بیان اشال اول این است که جای متوانیم به بناء عقلا به عنوان دلیل تمس کنیم که ی بناء تعبدی در کار باشد نه ی بنای
غیر تعبدی. مقصود از بناء تعبدی یعن عقلا توافق بر ی امری داشته باشند اما این معلّل به چیزی نباشد، این تعبد که مگوئیم

یعن غیر معلّل، بناء تعبدی یعن بناء غیر معلّل در مقابلش بناء غیر تعبدی یعن بناء معلل.

مرحوم آخوند مفرمایند ما در مورد این بناء عقلا چهار احتمال غیر از بناء تعبدی مدهیم که روی این چهار احتمال بنا مشود

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بناء غیر تعبدی. احتمال اول این است که عقلا اگر بناء را بر حالت سابقه مگذارند من باب رجاء و الاحتیاط باشد، احتیاطاً بناء
را بر بقاء مگذارند، رجاء و به امید اینه این باق است آثار بقاء را بر آن بار مکنند این ی احتمال.

احتمال دوم این است که عقلا از باب اطمینان، یعن نوعاً اطمینان وجود دارد، چون اطمینان به بقاء دارند آثار بقاء را مترتب
مکنند.

احتمال سوم این است که این از باب ظن نوع است، یعن نوع مردم ظن به بقاء دارند، من باب الظن النوع بالبقاء آثار بقاء را
بر آن بار مکنند و احتمال چهارم این است که شاید از این احتمال خلاف، غفلت داشته باشند. به این معنا که اگر ی چیزی
در بقاء دارند یا ندارند، غفلت از این ش کنند که الآن آیا شدهند، توجه نماحتمال خلاف نم بوده اصلا برایشان یقین
دارند، یعن آثار بقاء را بار مکنند من جهت الغفلة عن الش. هر ی از این احتمالات اربعه باشد این بناء عقلا دیر بناء تعبدی

نیست.

اگر گفتیم من باب رجاء والاحتیاط است دیر استصحاب نیست باید برویم ادلهی رجاء و احتیاط را ببینیم، اگر گفتیم من باب
است باز باید ببینیم چه دلیل کنیم، اگر گفتیم من باب الظن النوع یت اطمینان را بررسالاطمینان است، باید برویم ادلهی حج
برای اعتبار این ظن نوع داریم، پس هر ی از این احتمالات اربعه باشد این بناء دیر بناء تعبدی نیست و اگر بنا بنای تعبدی
نبود دیر به درد نمخورد. بناء عقلا در صورت متواند دلیل مستقل باشد که تعبدی باشد. نظیر اینه در باب اجماع خواندید
اجماع در صورت دلیلیت دارد که تعبدی باشد، البته مشهور این را قائلاند و ما قائل نیستیم. یعن اگر گفتیم اجماع مدرک است
یا محتمل المدرک است مگویند اینجا اجماع تعبدی نیست و برای ما قابلیت استدلال ندارد این اشال اول است که مرحوم

آخوند دارد.

در اصالة الحقیقه ی مبنا این است که اصالةالحقیقه اصل عقلائ تعبدی، تعبدی یعن چه؟ یعن عقلا در دوران بین معنای
حقیق و مجازی لفظ را بر معنای حقیق حمل مکنند، قانونشان این است، اصلا ی چنین توافق و بنای دارند. اما مبنای دوم
این است که عقلا لفظ را بر معنای حقیق حمل مکنند لأنه ظاهر فیه. با این توصیف دیر اصالة الحقیقه ی اصل مستقل

عقلائ نیست و از مصادیق اصالة الظهور خواهد بود. اینجا هم در بناء عقلا مسئله همین طور است.

اشالات مرحوم نائین به کلام مرحوم آخوند
مرحوم محقق نائین در فوائد الاصول جلد چهارم صفحه 332 با آخوند مخالفت مکند، ما هنوز به اشال دوم آخوند نرسیدیم،
فعلا همین اشال اول را ببینیم که دیران چه جواب دادند و ما چه جواب مدهیم؟ مرحوم نائین مفرماید به نظر ما بناء عقلا
بر عمل بر طبق حالت سابقه ی بناء تعبدی است. مفرماید اولا مسئله اطمینان را کنار مگذارند، چرا؟ مفرماید برای اینه

فرض ما این است که الآن ش در بقاست، با وجود ش در بقاء دیر اطمینان معنا ندارد.

بحث بعدی این است که آیا نمتوان گفت بناء عقلا از باب رجاء است؟ رجاء آثار بقاء را بار کنند؟ مرحوم نائین این جا نیز دو
اشال مطرح م کند. اشال اول  اینه مفرمایند مسئلهی رجاء در جای است که بر عدم البقاء غرض مهم مترتب نباشد،

اما اگر در عدم بقاءش غرض مهم باشد دیر رجاء معنا ندارد.

حالا این مثال را من عرض مکنم که اگر ی ظالم که از هیچ ظلم فروگذار نیست و هر کار ظلم که مصداق ظلم است را
انجام مدهد، این غرض مهم به عدم بقایش تعلق دارد که این نباشد، حالا عقلا نمگویند که اگر ما ش کردیم این باق است یا
شود در میان عقلا، دائماً رجاء دارند عدمش را. بعبارةنم ّاینجا رجاء به بقاء تمش کنیم اصلانیست آثار را بر بقاءش بار م باق
اْخری اشال اول مرحوم نائین برمگردد به اینه قد یون الرجاء ف عدم البقاء، این چنین نیست که همیشه و همه جا در امور



عقلائیه رجاء در بقاء باشد، نه! گاه رجاء در عدم البقاست، آنجای که عدم البقاء ی غرض مهم برایش مترتب است، این
.ال اول  مرحوم نائیناش

اوقات با فرض رجاء ی فرماید که  گاهمقدار عبارت کتابشان هم رسا نیست، م کند یم که مرحوم نائین ال دوماش
منفعت مهم فوت مشود یعن اگر ما بوئیم رجاء به بقاء داشته باش ی منفعت مهم فوت مشود یا ی ضرر مهم واقع
مشود و با احتمال فوت منفعت مهم یا وقوع در ضرر مهم لا مجال للرجاء دیر رجاء معنا ندارد. که این به عنوان اشال دوم
ولو در کلامشان نفتند ثانیاً، ول کلمه «مع» دارند که ظهور در این دارد که مخواهند به عنوان اشال دوم  مطرح کنند. در
اشال اول فرمودند که گاه اوقات غرض به عدم بقاء تعلق پیدا مکند و رجاء در عدم بقاست، اما در این اشال دوم
مخواهند بفرمایند نسبت به خود بقاء ممن است فوت ی غرض مهم بشود و ی منفعت مهم با فرض بقاء فوت شود و با

احتمال فوت منفعت دیر لا مجال للرجاء که این مطلب دوم هم خیل دور از مطلب اول نیست.

هر دو را متوانیم در ی تعبیر جامع بیاوریم و بوئیم شما که مگوئید از باب رجاء است، «قد یون الرجاء ف عدم البقاء» از
باب اینه غرض به عدم بقاء تعلق پیدا مکند، و یا با بقاء ی منفعت مهم از دست انسان فوت مشود، جای که ی منفعت

مهم از دست انسان فوت مشود اینجا دیر مجال برای رجاء به بقاء نیست.

ذارید، از میان این چهار احتمال فقط به همین دو تا پرداختند یعنفرمایند این مسئلهی رجاء را هم کنار بم لذا مرحوم نائین
مسئلهی اطمینان و مسئلهی رجاء را مورد خدشه قرار دادند و بعد نتیجه گرفتند که عقلا در مواردی که یقین سابق دارند اگر
برایشان ی ش لاحق عارض شود بنا را بر یقین سابق مگذارند، حت بالاتر تعبیر به فطرت مکنند، مگویند فطرتهم جرت

عل ذل، فطرت عقلا بر این است که ی چیزی که قبلا بوده لأجل الون السابق، بنا را بر بقاء مگذارند.

مناقشه استاد در کلام مرحوم نائین
به نظر ما هر دو قسمت کلام ایشان قابل مناقشه است اولا مسئلهی اطمینان، این ش در بقا با اطمینان سازگاری دارد چون
خود آقایان فرمودند، خود نائین هم قبول دارد که مراد از ش، ش به معنای تساوی الطرفین نیست که بوئیم با اطمینان

جمع نمشود، ش یعن احتمال خلاف، این احتمال خلاف با ی احتمال ضعیف هم سازگاری دارد.

در مسئله رجاء؛ مرحوم آخوند مفرماید احتمال رجاء وجود دارد، یعن به این معنا که «یمن» که القاء ما کان به رجاء بقا
باشد، از مرحوم نائین سؤال مکنیم بالأخره در بسیاری موارد این رجاء هست یا نیست؟ در بعض از موارد که رجاء به عدم
البقاست ما قبول داریم و آخوند هم قبول دارد ول در آن مواردی که آخوند بحث را مآورد، در همان مواردی که رجاء در
بقاست، آنجای که رجاء در بقاست احتیاط اقتضا مکند ابقاء، چون این رجاء و احتیاط اینجا عبارةٌ اْخرای هم هستند، مثل اینه
شما مگوئید من نمدانم نماز خواندم یا نه؟ حالا رجاء مآورم یا نمدانم این واجب است یا نیست؟ رجاء مآورم، این رجاء به

معنای احتیاط است، یعن عمل انجام بدهیم که مطابق با احتیاط باشد.

آخوند مفرماید غالب موارد، اینه بر طبق حالت سابقه عمل مکنند این از باب احتیاط است، یعن احتیاط اقتضاء مکند که
انسان بوید آنه قبلا بوده حالا هم هست و آثار را برایش بار کند و عجیب این است (حالا شاید این از اشتباه مقرر باشد) خود
مرحوم نائین در خود فوائد الاصول ی جا تعبیر مکند که اگر عقلا این کار را انجام ندهند و این بنا را نداشته باشند اخلال
دی و معلل، آیا مرحوم نائینآید، پس باز شد بناء غیر تعبآید، اخلال در معیشت مردم لازم منظام و اختلال نظام لازم م
مخواهد بوید بناءات عقلا اگر مربوط به اختلال نظام باشد این باز هم تعبدی است، این دیر تعبدی نیست. ی جا ایشان
مسئله را برده روی فطرت و مگوید فطرت عقلا در این است و ی جا هم مسئلهی اختلال در نظام را مطرح مکند که این

خودش تهافت دارد و سازگاری ندارد.



نتیجه گیری
 ما م خواهیم عرض کنیم  که تعبدی بودن این بنا ثابت نیست و ما برای استدلال باید احراز کنیم که این بنا بنای تعبدی است،
اما مگوئیم احتمال مدهیم از باب اطمینان باشد، احتمال مدهیم از باب احتیاط باشد، احتمال مدهیم از باب عادت باشد،
ی آدم که صبح از خانهاش بیرون مآید و ظهر برمگردد عادتش اقتضا مکند، حیوانات هم بر طبق عادت اقتضا مکنند،
نه اینه بوئیم لأجل الون السابق و مخواهیم تعبداً ملاک قرار بدهیم، عقلا که این کار را مکنند عادتشان این است، همین
مقدار که احتمال دادیم جلوی بناء تعبدی عقلا گرفته مشود. آنچه ما مخواهیم عرض کنیم این است که لم یثبت لنا البناء
التعبدی من العقلا ف المقام. ثابت نیست، همین مقدار که ثابت نباشد در رد این استدلال کاف است، این اشال اول و آنچه

مربوط به اشال اول است.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


