
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 6 (شرایط متعاقدین) »

در تاریخ ۱۵ آبان ۱۳۹۱

دروس بیع ‐ شرائط متعاقدین
جلسه 28 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته
بحث به اینجا رسید که اشالات که در حواش عروه بر این فرمایش سید(قدس سره) وارد شده را بررس کنیم، برخ از
اشالات مرحوم آقای بروجردی و مرحوم امام را تا به حال ذکر کردیم، حالا این حاشیهی امام را تمیل کنیم و برخ از

اشالات دیر در فرمایش امام هست، این در فرمایش دیران هم به ی نحوی آمده و ببینیم این بحث به کجا مرسد؟

ادامه اشال مرحوم امام
فرماید این قیاس مع الفارق است. والقیاس علد آمده زکات را به وقف قیاس کرده، مه سیال را بیان کردند ایناین اش
اقتراض المتول عل رغبات الوقف مع الفارق» دیر فارقش را ذکر نمکنند که فارق چیست؟ لعل در ذهن شریفشان این
باشد که فارق این است که خود وقف و رغبات وقف ی امر مسلّم عند العقلا و عند المتشرعه است، وقف و رغبات وقف قابل
این است که متولّ بیاید برای حفظ آنها پول را قرض کند، اقتراض برای وقف مانع ندارد، اما در باب زکات این چنین نیست.

بیان استاد محترم
اگر مقصودشان از فارق این باشد، این اول نزاع است، سید میفرمایند چه فرق وجود دارد بین زکات و وقف؟ شما که
مفرمایید فارق وجود دارد به نظر ما فارق در اینجا نمرسد، هر دو امر اعتباری هستند، وقت مگوییم هذا وقف، این وقف
ی عنوان اعتباری است، زکات هم ی عنوان اعتباری است، اگر برای عنوان اعتباری وقف بشود قرض گرفت، برای عنوان
اعتباری زکات هم مشود قرض گرفت. لذا باید کنار فرمایش ایشان نوشت که الفارق غیر موجود، ظاهرش این است که هر دو

ی هستند و فارق نیست.

ادامه اشال مرحوم امام
در دنباله مفرمایند وکون الشء من الاعتباریات لا یلزم جواز اعتباری بأی نحوٍ یری مفرمایند درست است زکات ی امر
اعتباری است اما اینطور نیست که بوئیم چون اعتباری است و به قول سید اعتبار خفیف المعونه است، ما این امر اعتباری را

هر طوری بخواهیم اعتبار کنیم، برایش ذمه اعتبار کنیم، قرض بیریم، برایش هبه قرار بدهیم.

بیان استاد محترم
اول ی شاهدی برای فرمایش ایشان بیاوریم و بعد ببینیم اشال دارد یا نه؟ شاهد فرمایش ایشان این است که در باب برخ از
اعتباریات مگویند مشود برای آن قرض انجام داد ول هبهی به آن معنا ندارد! که ما قبلا هم در همین مناقشه داشتیم، آنچه را
که امام مفرمایند مخواهند بیان کنند درست است زکات ی امر اعتباری است اما لا یلزم جواز اعتباره بأی نحوٍ یری، اشال

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1640
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ما بر فرمایش ایشان این است که چرا لا یلزم، یلزم. وقت شما مفرمائید این امر اعتباری است هر نحوی که اینجا اعتبار در آن
مساعد باشد راه دارد، زکات ی امر اعتباری است، اعتبار مکنیم ذمه برای او، وقف ی امر اعتباری است، اعتبار مکنیم
ذمه برای او، چه اشال دارد؟ باز این هم ی مقداری، یعن اگر بخواهیم دقیقتر راجع به فرمایش امام عرض کنیم باید کنار این
بنویسیم مجرد استبعادٍ، همانطوری که در آنجا فرمودند آن قیاس مع الفارق است باید کنار فرمایششان یادداشت کنیم که الفارق
غیر موجود، فارق نیست، زکات و وقف هر دو امر اعتباری هستند، همان طوری که وقف مشود برایش ذمه اعتبار کرد برای

زکات هم مشود.

از ی طرف فقها وقت به اعتبار مرسند ی قانون مآورند مگویند الاعتبار خفیف المعونة، یعن چه؟ یعن نیاز به ی علّت
توین خیل محم، نیاز به ی علّت عرف ندارد. شما این جملهی الاعتبار خفیف المعونه که در کلام سید هست را ی مقدار
علّت وئیم باید یه بم به معتبر است، نیاز به اعتبار کننده دارد، اما این اعتبار کننده اینگوئیم اعتبار فقط متقوتحلیل کنید، م
باشد، ی غرض باشد، من اعتبار مکنم این مال شما باشد به عنوان هبه، بوئیم این آقا چه کاری کرده که شما مخواه هبه
کن به آن؟ هیچ، چه غرض دارد؟ هیچ، این هبه چه فایدهای دارد؟ هیچ. چرا هبه کردی؟ مخواهم هبه کنم، یعن من اعتبار
و عقلای نیاز به هیچ علّت عقل کنم تا حالا مال من بوده و از حالا بلا عوض مال او باشد، اعتبار خفیف المعونه است یعنم

ندارد.

برداشت من از این جمله این است؛ اما آنچه را که امام(رضوان اله علیه) در این جمله مفرمایند وکون الشء من الاعتبار لا
یلزم اعتباره بأی نحوٍ یری، مخواهند بفرمایند درست است، اعتبار نیاز به علّت عقل ندارد اما اعتبار هم باید ی چیزی باشد
که عقلا قبول کنند، به صرف اعتبار کردن که نمشود بله عقلا هم باید قبول کنند. بعض از جاها اعتبار در آن راه ندارد، من
الآن اعتبار کنم این دیوار انسان است، با اعتبار من به من مخندند و مگویند کشف از سفاحت تو مکند، اعتبار کنم این
دیوار آسمان است، یا آسمان زمین است، با اعتبار که تغییری به وجود نمآید، در دایرهی اعتباریات مگوئیم عقلا ی چیز
خواهد، یم وینمورد ت خواهد، ذمه یم وینعلّت ت گوئیم ذمه یاعتباری به نام ذمه را قبول دارند یا نه؟ بله. م
الکنیم زکات ذمه داشته باشد، چه اشگوئیم اگر نیاز ندارد ما اعتبار مگوئیم نه! نیاز ندارد. مخواهد، مم وینموضوع ت
دارد. امام مخواهند بفرمایند نه! باید ی علّت عقلای داشته باشد و گویا در ذهن شریفشان این است که بوئیم زکات ذمه
دارد این عقلای نیست. ما عرضمان این است که چرا مگوئید وقف ذمه دارد و برایش ذمه اعتبار مکنیم، نه فارق را درست
برایمان بیان فرمودند که در ذهن شریفشاچه بوده؟ اگر فارق بخواهد به همان مصالح و مصارف برگردد که همان بحثهای

دیروز است و ترار نمکنیم! اگر غیر از آن هست که غیر از آن ما فارق نداریم.

توضیح بیشتر بحث
آیا در بیع باید حتماً فروشنده ی غرض عقلای هم داشته باشد؟ الآن ی کس خانهاش را نیاز دارد و از این خانه بیرون بیاید
باید آواره شود، اگر آمد بیع کرد بیعش باطل است؟ نه. شما در اعتباریات نیاز به غرض عقلای ندارید، بوئید هر جا هر
اعتباری، الآن ملیـت ی اعتبار است و عقلا در اینجا اعتبار نمکنند متوانید این را بفرمایید؟ اینجا قیاس زکات به وقف به

نظر ما مع الفارق نیست.

ادامه فرمایش امام
امام مفرمایند و کون ذل راجعاً إل اشتغال ذمة ارباب الزکاة واضح المنع امام مفرمایند اگر کس بوید این قرض را
مگیرند برای زکات، اما واقعاً ذمهی ارباب زکات مشمول است یعن ذمهی فقرا، ایشان ولو واضح المنع است، فرمایش
یریم برای زکات ولوید که قرض بن امام فرمودند کس ما برای زکات قرض گرفتیم، یعن ه وقتهم هست برای این درست
ذمه ی ارباب مشمول باشد یعن فقرا، واضح المنع است، کما أنّه مع استدانته عل نفسه، حالا اگر ول فقیه یا مجتهد، بیاید برای
خودش قرض بیرد من حیث إنّه ول الزکات، بوید من ول زکاتم و خودم قرض مگیرم، یون أدائه منها محل اشالٍ اداء



این قرض از زکات محل اشال است.

باز ما اینجا اشال داریم که چرا محل اشال است؟ اگر ی کس قرض گرفت، حالا فرض کنیم الآن قدرت ادا ندارد، ی آدم
عادی بدهار است، الآن نم شود از زکات بده این را داد؟ ی از مواردش همین است. الا من سهم القاربین مع اجتماع
الشرایط و هو غیر ما ف المتن، مفرماید اگر سهم مقاربین باشد، ما بیائیم به این آدم که قرض گرفته از سهم قاربین بپردازیم
که ول فرض کنیم، یعنکه م این فرض المتن، در متن یعن فرماید و هو غیر ما فم که شرایط باشد، منته در صورت
فقیه خودش قرض بیرد و از زکات قرضش را بدهد درست است به عنوان سهم القاربین است، اما در متن سید این نیست،
بله این است که برای زکات قرض بیریم و از خود زکات این قرض زکات را ادا کنیم.کما أنّ جواز الاستدانة عن المستحقین
و ولایة الحاکم عل ذل محل اشالٍ بل منع ی اشال را امام اینجا مطرح مکنند که در کلام مرحوم آقای خوئ در
موسوعهی ایشان این بحث را دارند.[1] مفرمایند اگر بوئیم حاکم قرض بیرد برای فقرا یعن ذمهی فقرا مشغول شود، این نیاز
دارد که بوئیم حاکم چنین ولایت دارد! در حال که حاکم چنین ولایت ندارد. امام اشال مسئلهی ولایت را مآورند در اینجا،
در آنجای که حاکم و فقیه بخواهد برای فقیر قرض بیرد، اینه این فقیر الآن گرسنه و تشنه است، من قرض بیرم که ذمهی
فقیر مشغول شود بعداً زکات قرض این فقیر را من ادا کنم. امام مفرماید این محتاج به این است که حاکم چنین ولایت داشته
باشد بعد مفرماید وثبوت الولایة و ولایة الحاکم عل ذل محل اشالٍ، تعجب است با اینه امام مسئلهی ولایت مطلقهی فقیه را

قائلاند اما در اینجا اشال کردند.

من عین عبارت امام را مخوانم: کما أنّ جواز الاستدانة عن المستحقین و ولایة الحاکم عل ذل محل اشالٍ بل منع بعد
مفرمایند فالمسألة بجمیع فروعها محل اشالٍ استدانهی بر مستحقین، یعن الآن حاکم پول را قرض بیرد برای مستحقین، برای
فقرا، ذمهی فقرا مشغول باشد، خودشان هم خبر ندارند، زکات که آوردند پیش حاکم، این را به عنوان مستحقین که ذمهشان بری

شود بپردازد.

امام مفرمایند در اینه حاکم شرع (فقیه) ی چنین ولایت را داشته باشد محل اشال است. من ی نتهای را در پرانتز عرض
کنم در بعض از حواش عروهی امام، بعض جاها تصریح دارند که فقیه حق ندارد این کار را انجام بدهد. این بحث که از امام
هست که امام قائل به ولایت مطلقهی فقیه هست ییش همین مورد است، یعن ی مواردی هست که مفرمایند فقیه هم چنین

ولایت ندارد!

:کلام مرحوم خوئ
الر کردید اشفرمایند شما فد مالزکات نفسها لیستدین علیها به مرحوم سی فرمایند لم تثبت ولایةٌ للحاکم علم آقای خوئ
که نمشود برای زکات قرض گرفت این است که زکات ذمه بردار نیست، آمدید جواب دادید نه، زکات ذمه بردار است چون
ذمه ی امر اعتباری است، الاعتبار خفیف المعونه. آقای خوی به سید مفرمایند جناب سید اصلا بحث این است که گویا ثبوتاً
و امانش را ایشان قبول دارد، از نظر امان برای زکات مشود قرض گرفت، اما مفرمایند لم تثبت ولایةٌ للحاکم عل الزکات
نفسها لیستدین علیها، حالا بر فرض که امان دارد، حاکم چطور ولایت دارد که بر خود زکات قرض بیرد؟ امام مفرمایند
حاکم ولایت ندارد که بر مستحقّین قرض بیرد و ذمهی مستحقین مشغول شود، اما ایشان مفرمایند لم تثبت ولایت برای حاکم.

:بحث مبنای
ما در بحث ولایت فقیه اگر گفتیم فقیه در هر جای که مصلحت بداند، مصلحت ی چیزی باشد. الآن مصلحت زکات حفظ این
زکات است، نهداری آن است، و برای این مصلحت اقتضا مکند از خود زکات قرض بیرد، اگر ما تصرفات فقیه را منوط
به مصلحت دانستیم، اینجا مصلحت وجود دارد، اگر بوئیم تصرفات فقیه در موارد ضرورت است نه در موارد مصلحت،
بوئیم هر جا ضرورت دارد فقیه متواند ولایت داشته باشد، جای که ضرورت وجود ندارد معنا ندارد که ما بوئیم فقیه در آنجا



ولایت دارد که این خلاف مبنای امام است.

آنهای که از نظر مبنای علم ولایت فقیه را قبول ندارند اما مگویند ی سری اموری که شارع راض به ترک آن نیست را فقیه
باید انجام بدهد، اگر فقیه هم نبود عدول مؤمنین باید انجام بدهند، برخ از فقها حومت اسلام را از این باب درست مکنند
مگویند ما نمگوئیم فقیه ولایت دارد ول حومت امری است که شارع راض به ترک آن نیست، اگر ی آدم عادل، ی فقیه
عادل متصدّی نشود لعل ی ظالم متصدّی شود، لذا بر او واجب است که اقامه کند، این را مگویند از باب تصدّی امور
حصبه. در امور حصبه مسئلهی ضرورت مطرح است و آن اینه بوئیم اگر ضرورت اقتضا کرد که شارع لا یرض بترکه، باید
انجام شود، و لعل که سید در اینجا فرموده حاکم شرع، در آن مثالهای که زده همه موارد اضطرار است، مبیند که فقرا از بین

مروند، بیاید برای خود زکات قرض بیرد ولایت دارد.

پس به مرحوم آقای خوئ اشال مکنیم شما خودتان امور حصبه را قبول دارید، اگر امور حصبه را قبول دارید در مواردی که
ضرورت دارد همین مثالهای که سید هم زده همین جا ولایت حاکم بر زکات را قبول بفرمایید، در همین مورد قبول بفرمایید.

به مرحوم امام عرض مکنیم شما که دایرهتان در ولایت فقیه ضرورت نیست بله مصلحت است. حالا آیا فرض اینه برای
زکات قرض گرفتن مصلحت باشد چنین فرض تصویر ندارد؟ تصویر دارد و خیل خوب هم تصویر دارد. این ی اشال بود،
حالا گاه اوقات فقها خیل هم مخواهد مخالفت ننند مرحوم سید احمد خوانساری[2](رضوان اله تعال علیه) در ذیل این
مسئله فرمودند آنچه که سید گفته مبتن است بر اینه فقیه ولایت داشته باشد و ثبوت الولایة العامة للفقیه محل اشالٍ، ایشان

مبنایش این چنین است.

آقای خوئ هم همین مبنا را دارد؛ ما به این دو بزرگوار مگوئیم از باب امور حصبه درست کنید در موارد ضرورت، به امام که
مبنای ولایت فقیه به ولایت عامه را قبول دارند مگوئیم این هم ی از موارد ولایتش است، منته شما این را به مصلحت مقید

مکنید، اینجا مسلّم مصلحت وجود دارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ موسوعه جلد 24 کتاب الزکات صفحه 322.

[2] ـ ی وقت از امام سؤال کرده بودند از عدالت ایشان، فرموده بود از عدالتش از من سوال ننید بله از عصمتش از من
سؤال کنید، اینقدر از جهت تقوای مرحوم آقای خوانساری، امام معتقد بوده.


