
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۱۴ آبان ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته
بیان شد ی از شرایط استصحاب این است که ش فعلیت داشته باشد. به این معنا که ش تقدیری برای جریان استصحاب
ش یقین به حدث دارد و بعد از مدّت کند. به دنبال این مطلب دو فرع را مرحوم شیخ ذکر کردند: 1) اگر کسکفایت نم
مکند که حدث باق است یا نه؟ و بعد از ش غافلا عن الحدث و الطهارة وارد نماز مشود و بعد از نماز ش مکند که آیا
محدثاً وارد شد یا متطهراً؟ اینجا در قبل از نماز چون ی ش فعل بوده استصحاب حدث جاری است و این نماز باطل است
ه غافلاگذرد تا اینکند و همین طور منم ر شو قاعدهی فراغ هم جاری نیست. 2)در فرع دوم یقین به حدث دارد ، اما دی
داخل در نماز مشود. بعد از نماز ش مکند آیا محدثاً داخل شد یا متطهراً، اینجا قبل از نماز ی ش تقدیری وجود دارد اما
چون ش تقدیری کفایت در استصحاب نمکند، استصحاب قبل از نماز جریان ندارد. بعد از نماز در صحت عمل ش کرده،
شیخ مفرماید قاعدهی فراغ جریان دارد. پس در فرع اول نماز باطل است للاستصحاب و لعدم جریان قاعدة الفراغ. در فرع

دوم نماز صحیح است لعدم جریان الاستصحاب و لجریان قاعدة الفراغ.

.بود و دوم وجه عقل وجه عرف معتبر است ذکر کردیم: ی ت در شدو دلیل بر این که فعلی سپس از کلام مرحوم اصفهان
مرحوم محقق اصفهان مفرماید فرق میان این دو وجه این است که ما اگر دلیل بر اعتبار فعلیت در ش را عرف قرار دادیم،
برای فعلیت حم همین فعلیت ش کفایت مکند. به مجرد اینه این ش فعلیت پیدا کرد حم فعلیت پیدا مکند یعن همین
حم استصحاب. اما اگر دلیل برای فعلیت ش را دلیل عقل قرار دادیم فعلیت ش برای فعلیت حم کاف نیست بله علاوه
بر فعلیت ش باید ملّف التفات به حم هم پیدا کند، یعن اگر ش کرد اما التفات به حم نداشت یا نمدانست این حم
چیست تا به آن التفات پیدا کند باز فایدهای ندارد. ما اگر در فعلیت ش دلیل را دلیل عرف گرفتیم به مجرد اینه ش پیدا کرد
آن حم (یعن حم استصحاب) که به حم طریق تعبیر فرمودند فعلیت پیدا مکند، یعن الآن این از راه استصحاب مشود

محوم بالحدث.

کند یعنرا برای ما بیان م ام طریقاح خود دلیل استصحاب ی گرفتیم در دلیل عقل اما اگر ما آمدیم دلیل را دلیل عقل
که یقین دارد الآن ش م نباشد. این آدمتنجیز و تعذیر دارد که این دو در فرض غفلت معقول نیست پس باید غفلت از ح
مکند و علاوه بر این فعلیت ش، باید التفات به این حم استصحاب هم پیدا کند یعن بداند که شارع در اینجا استصحاب را

به عنوان ی حم طریق قرار داده است.

ت شد فعلیمجر ام نفسوجود دارد این است که در اح ام نفسو اح ام طریقکه بین اح از فرقهای اُخری ی بعبارة
کاف است مثلا شما در بحث شوک در صلاة مگوئید «من ش بین الثلاث و الأربع» این حم در اینجا حم طریق نیست

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بله حم نفس است. کس که بین سه و چهار ش کرد حمش این است، حالا اگر کس ش کرد بین دو و سه، نماز باطل
است، لازم نیست دیر التفات به حم هم داشته باشد، در ی مواردی فعلیت ش هست اما ش فعل موضوع برای حم
نفس قرار داده شده است. لین در جای که ش فعل موضوع برای ی حم طریق قرار داده مشود مرحوم اصفهان هم
تصریح کرده که اینجا برای فعلیت این حم طریق فعلیت ش کاف نیست علاوه بر فعلیت ش التفات به این حم هم لازم
است. یعن همین مطلب معروف است که بالأخره مگوئیم افراد عام مدانند و یقین دارند که دو ساعت پیش وضو داشتند و
الآن هم ش دارند در اینه وضویشان باق است یا نه؟ اما علاوه بر این، برای اینه استصحاب حدث بخواهد برای او فعلیت
داشته باشد باید به خود این حم استصحاب هم التفات داشته باشد، اصفهان مفرماید بله، روی مبنای اینه ما دلیل بر اعتبار

فعلیت در ش را دلیل عقل قرار بدهیم، این هم ی نتهی دقیق است.[1]

نقد ديدگاه شيخ انصاری

حال مخواهیم ببینیم آیا اشال متوجه این مطلب که مرحوم شیخ و مرحوم آخوند فرموده اند هست یا خیر؟

در کبری بحث وجود ندارد، یعن نزاع در کبری نیست، فقط ی اشال کوچ از حیث کبری هست و البته عمدهی اشال در
این دو فرع است که مرحوم شیخ بیان کردند.

1) اشال کبروی: همه قائلاند به اینه در جریان استصحاب فعلیت ش معتبر است. فقط ممن است گفته شود در
استصحاب خود ش و یقین موضوعیت ندارد بله طریقیت دارد آنچه مهم است متیقّن است، شما الآن یقین به حدث دارید،
وک است. برخوک. آنچه که هست این میتقّن و مششود مشدارید به بقاء حدث و بقاء حدث م شود متیقّن، شحدث م
مثل صاحب کتاب منتق فرمودند اگر این سخن پذیرفته باشد دیر مجال نیست برای اینه بوئیم آیا در ش فعلیت معتبر
است یا معتبر نیست؟ وقت مگوئیم خود ش ی امر طریق است، آنچه مهم است متیقّن و مشوک است. وقت مگوئیم
ش و یقین دیر به عنوان دو صفت از اوصاف نفسانیه در استصحاب موضوعیت ندارد (در استصحاب این چنین است به
خلاف قاعدهی یقین که در قاعدهی یقین، یقین و ش موضوعیت دارد و به عنوان دو صفت از اوصاف و حالات نفسانیه است)

دیر مجال برای این بحث که فعلیت معتبر است یا معتبر نیست باق نمماند.

نقد: به نظر ما این مطلب درست نیست؛ ممن است در استصحاب بوئیم یقین و ش موضوعیت ندارد و طریق است اما
نزاع مکنیم آن یقین که طریق است یقین بالفعل است یا یقین تقدیری؟ لذا به نظر ما باز این نزاع معنا دارد و باید این نزاع
بشود. در نتیجه مخواهم عرض کنم تقریباً از حیث کبری بحث نیست و روشن است در جریان استصحاب فعلیت ش معتبر

است.

2) در این دو فرع که مرحوم شیخ بیان کرده از سه جهت بحث وجود دارد:

نخست: از حیث جریان استصحاب و عدم جریان استصحاب، آن وقت این جریان استصحاب و عدم جریان استصحاب قبل
از صلاة مورد بحث است.

دوم: از حیث جریان استصحاب و عدم جریان استصحاب بعد از صلاة. بالأخره باز این ش کرده، قبل از نماز هم یقین به
حدث داشته لقائل أن یقول ی استصحاب از آن موقع تا این زمان مآید.

سوم: بحث سوم از حیث جریان قاعدهی فراغ و عدم جریان قاعدهی فراغ است.
ما این سه بحث را باید اینجا داشته باشیم و ببینیم از هر جهت ایرادات که در کلمات به صورت پراکنده آمده چیست؟ و بالأخره



خودمان ببینیم آیا بین فرع اول و دوم آنطوری که مرحوم شیخ فرمود[2] فرق وجود دارد؟[3]

ديدگاه محقق اصفهان
اشال اول: اولین اشال در کلمات مرحوم محقق اصفهان آمده و خلاصهی ایراد مرحوم اصفهان این است که ما چه وجه
عرف را بوئیم و چه وجه عقل را بوئیم «لا مجال للاستصحاب ف الفرعین» اصلا استصحاب نه در فرع اول جریان دارد و نه

در فرع دوم.

مرحوم اصفهان مفرماید اول مسئله را روی وجه عرف مآوریم؛ وجه عرف این بود که ش ظهور در ش فعل دارد، عرف
مگوید ش فعل مراد است. اصفهان مفرماید این دو صورت دارد، مگوییم ش فعل یا به عنوان حیث تقییدی است برای
لازم الفعل فرقش این است که اگر گفتیم حیث تقییدی است به این معناست که «الش .استصحاب، یا به عنوان حیث تعلیل
حدوثاً و بقاء» وقت ی چیزی حیثیت تقییدیه پیدا کرد هم در مرحلهی حدوث و هم در مرحلهی بقاء وجود دارد، مثل اینه
بوئیم نیت در نماز حیث تقییدی است، یعن هم اول، هم آخر و هم وسط نماز باید باشد. اما اگر گفتیم این ش فعل حیث

تعلیل است فقط در حدوث دخالت دارد، یعن حدوثش فقط کاف است و بقاءش لازم نیست.

اصفهان مفرماید اگر قبول کردید که این حیث تقییدی است پس در فرع اول هم نباید استصحاب جاری شود، چون در فرع
گوئید غافلام به وسیلهی غفلت زائل شده است. وقت کرده و بعد این ش گوئید یقین به حدث داشته و بعد شاول هم م
وارد نماز شده یعن الغفلة مزیلةٌ للش، این غفلت ش را بقاء از بین برده پس اینجا ش که بتوانید با آن استصحاب جاری

کنید ندارید.

اما حیث تعلیل؛ مرحوم اصفهان مفرماید این حیثیت تعلیلیه برخلاف ظاهر ادلهی استصحاب است، ظاهر ادله که مگوید لا
تنقض الیقین بالش، این ش ظهور در این دارد که هم در حدوث دخالت دارد و هم در بقاء دخالت دارد. پس روی این مبنا که
وجه عرف است روشن شد که مجال برای استصحاب در فرع اول نیست، در فرع دوم هم خودتان قبول دارید که استصحاب

جریان ندارد.

اما مآئیم روی وجه دوم که وجه عقل است. مفرماید روی وجه عقل الامر اوضح یعن عدم جریان استصحاب دیر اوضح
است، چرا؟ این تعابیری است که من از عبارت اصفهان درآوردم، مفرماید ی قانون یاد شما بدهیم و آن این است که ما به
شما گفتیم استصحاب احام طریق است و احام طریق برای تنجیز و تعذیر است، تنجیز و تعذیر در فرض غفلت غیر معقول
است، یعن جای که ی کس غافل است، بوئیم استصحاب منجز است «هذا امر غیر معقول» آن وقت اصفهان مفرماید
اگر شما در فرع اول بخواهید قبل از نماز استصحاب را جاری کنید باید قائل شوید به اینه در فرض غفلت تنجز وجود دارد در
حال که الآن به شما یاد دادیم در فرض غفلت تنجز غیر معقول است، نم شود در فرض غفلت بوئیم این آدم نمداند و غافل

است مع ذل استصحاب رایش منجز است، چیزی متواند منجز باشد که آدم توجه به او داشته باشد.

جواب:
 اصفهان این اشال را مطرح کرده و بعد خود اصفهان از این اشال جواب مدهد؛ مفرماید اما روی وجه عرف که مسئلهی
حیث تقییدی و تعلیل را مطرح کردید دو عنوان داریم، ی غفلت از سبب ش است و دیری غفلت از اصل ش است، آنچه
که روی وجه عرف از جریان استصحاب مانعیت دارد ، غفلت از سبب ش است، اما غفلت از خود ش مانعیت ندارد. به
عبارت دیر مفرماید ما قبول داریم روی وجه عرفاش حیث تقییدی ش مشود اما بقاء ارتازی ش هم کاف است.
مگوئیم بقاء ارتازی یعن چه؟ آنهای که اصول الفقه را خوب خواندند، در اول جلد دوم در آنجای که مرحوم مظفر مسئلهی

.ازی درست کرده و علم تفصیلخواهد حل کند، آنجا آمده علم ارتدور را م



است، یعن ازی هم کافباید باشد، اما بقاء همان بقاء ارت حیثیةٌ تقییدیةٌ، حیثیت تقییدیه را گفتیم حدوثاً و بقاء در فرع اول ش
لو التفت، اگر توجه کند مبیند که آدم شاک بوده، یعن همین الآن هم شاک است، باز آن ش تقدیری است. خلط ننیم، این
اگر التفات کند متواند الآن ش کند. لذا با حیث تقییدیه بودن ش هم منافات ندارد. آن وقت اینجا مگوید اگر از اول غافل
کند، یقین به حدث داشته، هیچ چیزی که سبب برای ش ر هیچ چیزی نبوده که برای این ایجاد شباشد دی از سبب ش
بوده نباشد، آنجا دیر برای استصحاب مفید نیست. اما اگر سبب ش آمده و ش هم آمده، اما مثلا غفلت کرده، مگوئیم این

ش بقاء دارد بالبقاء الإرتازی و همین مقدار کاف است.

در ادامه مفرمایند روی وجه عقل هم همینطور است، روی وجه عقل ما مگوئیم این بقاء ارتازی ش موجود است، همین
بقاء ارتازی در تنجز کفایت مکند. البته عبارت ی عبارت دیری است ول ما متوانیم دو بیان برایش داشته باشیم: 1) بیان
اول اینه شما تنجز مخواهید و تنجز همین بقاء ارتازی در آن کاف است، تنجز در جای که به طور کل جهل مطلق باشد غیر
معقول است اما اگر بقاء ارتازی باشد اشال ندارد. 2) بیان دوم مفرماید این اشال روی وجه عقل در صورت است که ما
اثر این حم تأییدی را فقط تنجز بدانیم و تنجز را هم منحصر در مخالفت تلیف بدانیم، بوئیم اگر تلیف را مخالفت کرد عقاب
دارد. اما اگر بوئیم امر طریق غیر از تنجز ی اثر دیری هم دارد این که ملّف را در کلفت واقع قرار مدهد، مفرمایند اینجا
اشال وارد نیست برای اینه این استصحاب با آن بقاء ارتازی این ملّف را در کلفت تلیف واقع قرار مدهد و در نتیجه
نمازش مشود مقرون به حدث ولو در حین شروع نماز غافل بوده است. بنابراین اصفهان با این بیان این اشال را جواب

مدهد.

من تقاضا مکنم آقایان جلد پنجم نهایة الدرایه صفحه 127 را ببینید فردا انشاءاله بحث را دنبال مکنیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نته: در احام، مرحوم اصفهان برخلاف مرحوم آخوند و مشهور مرحلهی فعلیت و تنجز را ی مرحله مداند لذا
مفرماید روی این مبنا بین حم طریق و نفس فرق نیست و در نتیجه باید التفات به حم حاصل شود.

[2] ـ شیخ مفرماید در فرع اول نماز باطل است، در فرع دوم نماز صحیح است. البته در کفایه این فرع اول و دوم عس شده
است.

[3] ـ مشهور از فقها با مرحوم شیخ و آخوند مخالفت کردند، مشهور از فقها گفتهاند در هر دو صورت نماز باطل است، هم در
فرع اول و هم در فرع دوم. کثیری در فرع دوم هم فتوای به بطلان دادند، برخ احتیاط کردند و گفته اند احتیاط این است که این

نماز اعاده یا قضا بشود، لذا فرع مهم است.


