
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۰۹ آبان ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 26 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

عدم جريان استصحاب در ش تقديری
مرحوم شیخ اعظم انصاری قدس سره در مقدمات بحث و قبل از ورود به اقوال و استدلال ها مفرمایند روشن است یقین سابق
کند. شتقدیری کفایت نم است و ش فعل ن آنچه که معتبر است شلاحق، از ارکان استصحاب است. ل و ش
تقدیری مقصود این است که اگر این ملّف التفات به موضوع پیدا مکرد عنوان شاک را داشت اما بالفعل شاک نبوده است

لذا مفرمایند ش فعل مراد است نه ش تقدیری.

مرحوم شیخ در اینجا دو فرع را ذکر مکنند که فرق میان ش فعل و تقدیری روشن مشود.
1) فرع اول اینه اگر کس یقین داشته که قبلا محدث بوده، بعد ش مکند، مثلا ساعت 8 صبح یقین به حدث داشته و ساعت
10 ش مکند که آن حدث باق است یا باق نیست! بالفعل ش مکند. بعد از این یقین و ش و از مسئلهی طهارت و
خواند و نمازش که تمام شد بعد از نماز شنماز را م شود، غافلاداخل در نماز م شود و غافلاغافل م ّحدث به طور کل

مکند که آیا این متطهراً داخل در نماز شده یا محدثاً.

در این فرع شیخ مفرماید این نمازش مسلّم باطل است برای اینه قبل از نماز یقین داشته و بعد ش فعل داشته است. هر
چند برای ورود به نماز غافلا وارد شده اما چون ش فعل کرده استصحاب حدث در اینجا وجود دارد و استصحاب حدث
مگوید این محدثاً وارد نماز شده و نمازش باطل است. آیا در این فرع قاعدهی فراغ جاری است یا نه؟ بوئیم چون اینجا بعد از
نماز در صحت عمل خودش ش مکند، آیا قاعدهی فراغ جاری است یا خیر؟ مفرمایند نه. در اینجا واقعاً ش فعل قبل از
عمل است. اینجا دیر نمتوانیم بوئیم ش بعد العمل است، درست است به حسب ظاهر ی ش بعد العمل محقق شد، اما
چون ی ش قبل العمل بوده دیر مجال برای قاعدهی فراغ نیست. قاعدهی فراغ در جای است که فقط حدوث ش بعد

العمل باشد.

2) فرع دوم این که شخص یقین به حدث داشته اما بعداً که مخواهد نماز بخواند غافلا وارد نماز مشود. یعن دیر بین این
یقین و بین غفلت ی ش فعل موجود نیست. غافلا وارد نماز مشود بعد از نماز ش مکند آیا متطهراً در نماز داخل شده
یا محدثاً. شیخ مفرماید اینجا باز استصحاب جاری نیست، در فرع قبل چون ش فعل وجود داشت استصحاب جاری است
اما در اینجا چون ش فعل وجود ندارد استصحاب جاری نیست. چون ش تقدیری است استصحاب حدث اینجا وجود

ندارد.

آیا نمازش صحیح است یا خیر؟ مگوئیم بله، چون قاعده فراغ در اینجا جاری مشود، اینجا چون ش قبل العمل نبوده،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نمازش تمام شده و بعد از نماز ش مکند آیا این نماز صحیحاً واقع شده یا نه؟ بعد الفراغ عن الصلاة، قاعدهی فراغ جاری
است. پس در این دو فرع فقط فارغش ی وجود ش فعل قبل الغفلة در فرع اول و نبود ش فعل قبل الغفلة در فرض فرع
دوم است. در فرع اول چون قبل الغفلة ش فعل بوده لذا استصحاب مآید، استصحاب که مآید مگوئیم نماز باطل است،
قبل العمل حادث شده است. اما در فرع دوم این ش بعد العمل است و در فرع اول ش آید چون برای شقاعدهی فراغ نم
فعل نیست بله ش تقدیری است، با وجود ش تقدیری مگوئیم استصحاب جریان ندارد، ما هستیم و قاعدهی فراغ. قاعدهی

فراغ مگوید این نماز صحیح است.

حالا اگر کس در این فرع دوم بوید جناب شیخ بعد از عمل که ش مکند، باز نمتواند طبق آن یقین سابقش استصحاب
کند، الآن که بعد العمل ش کرد ش بعد از عمل فعل است، بوید من استصحاب مکنم آن حدث سابق را و در نتیجه نماز

در حال حدث واقع شده است. مفرماید این استصحاب بعد العمل محوم قاعدهی فراغ است.

در بحث قاعدهی فراغ و تجاوز بیان شد (حدود ده سال پیش به طور مفصل بحث کردیم و کتابش هم چاپ شده است) در هر
موردی که قاعدهی فراغ جاری است ما مواجه با ی استصحاب هستیم که این استصحاب محوم قاعدهی فراغ است. الآن
نماز تمام شده و بعد از فراغ ش مکنیم رکوع نماز را آوردیم یا نه؟ استصحاب مگوید نیاوردیم، ش مکنیم سجدتین را
آوردیم؟ استصحاب مگوید نیاوردیم، ش م کنیم فلان عمل واجب را انجام دادیم، استصحاب مگوید نیاوردیم. ول این
استصحاب محوم قاعدهی فراغ است و در جای خودش این را اثبات مکنند و ما اگر بخواهیم استصحاب را مقدم بر قاعدهی

فراغ بنیم دیر موردی برای قاعدهی فراغ باق نمماند.

مرحوم آخوند در تنبیه اول از تنبیهات کفایه همین مطلب را مطرح کرده و عین مطلب شیخ را آورده لین نه مرحوم شیخ و نه
مرحوم آخوند دلیل این مطلب را ذکر نردند، گویا این را به عنوان ی امر واضح تلق کردند، حال سوال این است که چه

دلیل بر این معنا داریم؟ چرا در جای که ش تقدیری است استصحاب جریان ندارد؟

ديدگاه مرحوم اصفهان
مرحوم محقق اصفهان دو وجه برای این شرط ذکر کردند (برای اینه چرا باید ش در استصحاب فعل باشد و ش تقدیری

فایدهای ندارد):[1]

1ـ وجه اول این است که خود لفظ ش ظهور در فعلیت دارد که در بعض از کتابها همین وجه را از مرحوم اصفهان نقل
نردند ول وقت مخواهند بیان کنند مگویند وجه عرف این مدعاست. مرحوم اصفهان نمخواهد بوید از نظر وضع لغوی
لفظ ش ظهور در فعلیت دارد یا هر لفظ از نظر وضع لغوی ظهور در فعلیت دارد یا حتّ بالاتر،  مساله اینه مشتق حقیقت
در متلبس به مبدأ هست یا اعم از آن است هم مطرح نیست،[2] (مثلا بوئیم عالم یعن کس که الآن بالفعل عالم است، بعد هم
بیائیم ما نحن فیه را بر او تنظیر کنیم و بوئیم شاک یعن کس که بالفعل شاک است) بله ی مطلب عمیقتر و دقیقتر است

که شاید تا به حال به گوشتان نخورده باشد.

مرحوم اصفهان مفرماید الفاظ که موضوع برای ی حم واقع مشوند، به حمل اول واقع نمشوند بله به حمل شایع
و کاری نداریم آیا این ش در حمل اول گوئیم مفهوم شم اه مفهوم است مثلاجای شوند. در حمل اولواقع م صناع
موجود است یا موجود نیست در حمل اول فقط نظر به مفهوم بما هو مفهوم است. اما مفرمایند آنچه که موضوع در قضایا
واقع مشود و موضوع برای ی حم واقع مشود «بما أنّه فانٍ ف مطابقه» واقع مشود، این عنوان ش به عنوان حاک از
آن مطابق خروجاش موضوع واقع مشود و این به حمل اول و به عنوان مفهوم واقع نمشود، لذا اصلا بحث مفهوم نیست
که ما بوئیم آیا لفظ ش ظهور لغوی و وضع در این معنا دارد یا نه؟ بحث مفهوم نیست که بوئیم آیا مشتق، حقیقت در



متلبس است یا اعم، ی بحث دیری است. آنچه که موضوع برای احام واقع مشود مفهوم من حیث هو مفهوم نیست، اگر
در ی جا آمد «من کان عل یقین فش»، این فَشَ مراد مفهوم ش نیست این بما اینه حاک از آن مطابق است موضوع
واقع شده است. برای تمیل باید اینطور بوئیم که آیا ش تقدیری حاک از مطابق است؟ اصلا ش تقدیری مطابق ندارد، مثل

اینه ما مگوئیم زید معدوم مطابق ندارد، زید تقدیری مطابق ندارد، بله زید بالفعل در عالم خارج مطابق دارد.

پس چون ش تقدیری مطابق ندارد و این ش که موضوع در قضیهی استصحاب واقع شده است مراد ش است که مطابق
دارد، نتیجه مگیریم که این الفاظ ظهور دارد در فعلیت. ما اگر ظهور در فعلیت را همین بدواً مخواستیم معنا کنیم مگفتند
ظهور لغوی، کدام لغوی آمده گفته این ش یعن ش فعل؟ این کار اصول است، این بحث را اصولها مطرح کردند. در

ذهن لغویها نمآید.

2ـ وجه دوم که در کتاب منتق از آن تعبیر به وجه عقل شده است، دو بیان دارد:

یه برای رفع تحیر الف) ی بیانش که در همین کتاب منتق آمده این است که استصحاب از احام ظاهریه است، احام ظاهر
است، تحیر در جای معنا دارد که التفات باشد، آدم غافل که متحیر نیست. کس که غافل است نمداند که این سم است یا
نه، مخورد! پس با همین بیان مگوئیم مورد احام ظاهریه، استصحاب و غیر استصحاب در جای است که برای رفع تحیر
باشد، تحیر هم قوامش به التفات است. تا التفات نباشد فایده ندارد. پس جای که التفات نیست حم ظاهری به نام استصحاب

معنا ندارد.

ه برای ما یفرماید ادلهی استصحاب و سایر اصول عملیدارد این است که م ب) بیان دقیقتری که خود مرحوم اصفهان
وظایف شرع و احام طریق دارد، نه ی احام نفس. مفرماید مفاد این ادله تنجیز و تعذیر است، استصحاب مگوید اگر
اگر بخواهیم ی ماً و موضوعاً، یعنم به وصول دارد حاین دو تقو .و اگر مخالف درآمد معذر این مطابق با واقع درآمد منجز
چیزی منجز واقع باشد باید هم از نظر حم و هم از نظر موضوع به ما واصل شده باشد، چیزی که یا حماً یا موضوعاً به ما
واصل نشده نمتواند منجز باشد. بعد نتیجه مگیرند که «فلا یعقل تعلق التنجیز و الإعذار بموضوع تقدیریٍ غیر موجودٍ بالفعل»
اصلا موضوع تقدیری جایاه تنجز و اعذار نیست، نمتوانیم بوئیم این منجز است، چیزی که تقدیری است و چیزی که بالفعل
موجود نیست چطور متواند منجز و معذّر باشد؟ (خود سنخ حم در استصحاب ی نوع حم طریق است و در آن تنجیز و

تعذیر وجود دارد) این برهان است برای اینه ش باید فعلیت داشته باشد، چون تنجیز و تعذیر در موجود تقدیری معنا ندارد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین

،الحمل الذات م، كما فون ـ من حيث مفهومه و معناه ـ موضوعاً للحالقضية قد ي [1] ـ «بل منشأ الظهور: أنّ الموضوع ف
و قد يون بما هو فان ف مطابقه، و مطابق المفاهيم الثبوتية حيثية ذاتها حيثية طرد العدم. و ما نحن فيه من قبيل الثان، كما هو
واضح. ثانيهما: ان مفاد دليل الاستصحاب ‐ كدليل الأمارة، بل و جميع الأصول. وظائف شرعية، و أحام طريقية، لا نفسية
حقيقية، فمفادها إما التنجيز، و إما الاعذار و هما يتقومان بالوصول ـ حماً و موضوعاً ـ فلا يعقل تعلق التنجيز و الاعذار
بموضوع تقديري غير موجود بالفعل، و لا ملتفت إليه، حيث أن الالتفات يساوق تحققه، فسنخ الحم يقتض برهانا عدم كون
الموضوع امراً تقديرياً يجامع الغفلة. كما أنّ الظهور ف الأول يقتض فعلية الشك. نعم ـ بناء عل الوجه الثان ـ لا يف فعلية
الشك ف فعلية الحم، بل لا بد من الالتفات إل حمه، لأن للفعلية و التنجز ف الأحام الطريقية مرتبة واحدة. بخلاف الوجه
الأول، فانه يمن أن يون تحققه الالتفات إليه، بل يتقوم تنجزه به. و أما عل ما هو التحقيق ـ عندنا ـ من مساوقة الفعلية، و التنجز

مطلقاً، فالحم النفس و الطريق ـ من حيث تقومه بالالتفات إليه ـ عل حد واحد» نهايةالدراية، ج 3، صص 148 و 149.



[2] ـ چون در کتاب منتق الاصول مسئله طوری بیان شده که بازگشت این وجه به این بحث است که آیا مشتق حقیقت در
متلبس به مبدأ است یا حقیقت در اعم از آن است


