
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 6 (شرایط متعاقدین) »

در تاریخ ۱۴ آبان ۱۳۹۱

دروس بیع ‐ شرائط متعاقدین
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته
بحث رسید به اشال مرحوم آقای بروجردی(قدس سره) بر مرحوم سید در حاشیه عروه. مرحوم آقای بروجردی دو اشال در

حاشیه عروه بر فرمایش سید دارند.

اشال اول را که در بحث گذشته ذکر کردیم این بود که فرمودند اگر شما قرض را برای زکات مگیرید به طوری که زکات
مدیون واقع شود، این قرض مل برای زکات مشود و در نتیجه برای مصالح زکات باید مصرف شود و نباید برای مصارف
زکات صرف شود، یعن خلاصهاش اینه این پول را نمشود به فقرا و آن مصارف ثمانیه داد، این را باید در مصلحت زکات
خرج کرد همانطوری که در باب وقف اگر ما آمدیم پول را برای وقف قرض گرفتیم صرف در تعمیر آن عین موقوفه متوانیم
بنیم، پول را برای مسجد قرض بیریم یا برای ی جای که موقوف علیه خاص دارد، این پول را که برای وقف قرض مگیریم
نمتوانیم صرف در موقوف علیه کنیم باید صرف در مصالح وقف کنیم. خانهای است که وقف شده برای اولاد ذکور، اجارهی
این خانه را الآن به اولاد ذکور مدهند، حالا ی پول بیریم برای این وقف، حالا این پول را نمشود به این موقوف علیه داد

بله باید صرف در نهداری این خانه کرد، سهم در تعمیر این خانه کرد و هذا! این اشال اول.

جواب از اشال مرحوم بروجردی
در کتاب الزکاة جلد چهارم در صفحه 391 جواب را از فرمایش مرحوم آقای بروجردی دادند و خلاصهِی جواب ایشان این
است که چه چیزی از مصالح زکات مهمتر مصارف مشود؟ بعبارة اُخری گفتند ی از مصالح زکات مصارف آن است، و

اینطور خواستند از فرمایش مرحوم بروجردی جواب بدهند.

نظر استاد محترم
به نظر ما این اول الدعواست، اینه آیا مصارف به عنوان مصالح تلق شود و بشود به عنوان مصالح پول زکات را در مصارف
زکات صرف کنیم این عین دعوا و نزاع است و بالأخره جواب که ایشان دادند به نظر مرسد مصادر به مطلوب است، جواب
این است که به مرحوم آقای بروجردی عرض مکنیم که این مطلب در باب وقف که بین مصالح و مصارف فرق هست ما قبول
مکنیم، اما در باب زکات اصلا ما دو تا عنوان نداریم، ی عنوان مصالح زکات، ی عنوان مصارف زکات نداریم! در باب
زکات اینها دو تا عنوان جدای از یدیر نیست، یعن اگر از اول ما پول را برای زکات قرض گرفتیم یعن حاکم شرع، فقیه
جامع الشرایط قرض گرفته برای اینه به فقرا بدهد، قرض گرفته برای اینه به مساکین بدهد، قرض گرفته برای ابن سبیل، این

نیست که ما بوییم خود زکات ی مصالح دارد جدای از مصارف.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1640
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


پس ما به مرحوم آقای بروجردی عرض مکنیم اگر در زکات مانند وقف دو عنوان وجود دارد مصالح الزکات و مصارف
الزکات قبول مکردیم مگفتیم اگر پول را برای زکات قرض گرفتیم فقط باید در مصالح زکات صرف شود، اما واقعش این
است که در باب زکات این دو تا عنوان وجود ندارد. هر جا این دو عنوان بود و جدا بود، مگوئیم کل له شأنٌ، در باب وقف ما
هستند، اصلا زنیم اما در باب زکات این دو عنوان یمصارف وقف داریم، آنجا این حرف را م مصالح وقف داریم و ی ی

ما دو تا عنوان جداگانه در باب زکات نداریم، این اشال اول آقای بروجردی و جواب آن.

اشال دوم مرحوم آقای بروجردی
آنهاست، حالا ی برای مستحقین زکات است، یا حق لمستحقّیها زکات مل أو حق فرماید:[1] ثم إنّ الزکاة ملایشان م
اختلاف است در باب زکات که از ادلهی زکات، آیا این پول که به فقیر داده مشود مل برای فقیر است یا اینه حق مصرف

دارد و مل برای او نیست، آن وقت این هم آثارش در باب استطاعت و جاهای دیر ظاهر مشود.

ایشان مفرماید زکات مل یا حق مستحقّینش است و لیست من الجهات الت یعتبر لها مل ذمةاز جهات که ما اعتبار کنیم
برای آن ی ذمه، این نیست. مفرمایند شما ی وقت هست که مگوئید عنوان مسجد، عنوان فقیر، عنوان کل. ی اعتباری
متوانیم برایش بنیم اما مفرماید زکات یا مل فقیر است یا حق برای فقیر است، دیر این چیزی نیست که ما بخواهیم اعتبار
ذمه برایش بنیم، بعبارة اُخری ایشان در اشال دوم مفرماید اگر شما بخواهید برای زکات اعتبار ذمه کنید، باید بوئید چیزی

که مل است برایش ذمه در نظر مگیریم، چیزی که خودش حق است برایش ذمه در نظر مگیریم، این قابلیت ندارد.

شما چیزی که مل یا حق برای فقیر است، بوئید برای این مل ی ذمهای در نظر بیرید. مخواهند در حقیقت در این
اشال دوم اشال بر ی امر واضح کنند که واضح است که زکات خارج از این جهات است شما ی وقت ی جهت را
چیزی که خودش به عنوان مل توانید برایش ذمه اعتبار کنید اما یت، این جهت را مآورید مثل جهت فقیر، جهت مسجدیم

اعتبار شده را بوئیم این مل که اعتبار شده را ی ذمه هم برایش اعتبار کنیم که مفرمایند این نمشود.

جواب از اشال دوم مرحوم بروجردی
جواب این است که باز این دلیل دوم ایشان به نظر مرسد عین دعوا باشد، ما مخواهیم بوئیم چیز دیری داریم که نه شخص
است و نه از جهات عامه است، از عناوین عامه هم نیست ولو شما مگوئید مل است، این ی مل است که ما مخواهیم
بر این قرض بیریم، مخواهیم مدیون قرار بدهیم، این اولا. که اشال دوم ایشان هم باز عین دعواست، ایشان دلیل نیاوردند، ما
ادعا مکنیم مگوئیم محل دعوا هم این است که ما برای خود زکات که نه شخص معین است و نه از جهات عامه است ما
مخواهیم ی ذمهای را اعتبار کنیم. پس این بیان ایشان عین دعواست و این هم مشود تقریباً عنوان مصادرهی به مطلوب.

این اشال اول.

اشال دوم این است که شما ملیت و حقّیت را چه زمان مطرح مکنید؟ بعد از اینه به فقیر دادید، قبل از اینه به فقیر دادید
شما زکات دارید یا خیر؟ هنوز نمشود برای این زکات عنوان ملیت مطرح کرد، عنوان حقّیت هم نمشود برایش مطرح کرد،
هذه زکات، بعد آمدید به فقیر دادید تسیر ملاً للفقیر، تسیر حقاً للفقیر، و بعبارة اُخری اینه گاه اوقات مگویند حق فقرا به

زکات تعلق پیدا مکند بعد از این است که ما این را به او بدهیم.

یعن ی زکات باید قبلش مفروض بیریم مگوئیم ما زکات داریم، بعداً که به فقیر دادیم یا ملش مشود یا حقّش م شود،
قبل از اعطای به فقیر ی چیزی داریم به نام زکات، ی عنوان داریم به عنوان زکات. اصلا به مرحوم آقای بروجردی مگوئیم
این جهات عامه نیست؟ این خودش ی جهت است و جهت زکاتیت. چرا شما آمدید این را از جهات خارج فرمودید، قبل از
اینه به فقیر داده شود چیست؟ زکات است. بعد که به فقیر مدهید یا مل است مشود یا حق برای او مشود اما قبل از آن



عنوان زکات را دارد، لذا جواب دوم این است که این از جهات است.

پس دو جواب از اشال دوم ایشان دادیم؛ اول اینه مخواهیم شء سوم که از جهات نیست برایش ذمه اعتبار بنیم، عقلا
اعتبار مکنند لا مانع منه، جواب دوم این است که این هم از جهات است، خود جهات از جهات زکاتیت است.

اشال (جواب) مرحوم امام
اشال دیری که اینجا وارد است، اشال است که مرحوم امام مفرمایند هذا محل اشالٍ بل منع یعن اینه ما بیائیم پول را
برای زکات قرض بیریم و زکات مقروض و مدیون بشود، این اشال اول. بعد فرمودند و عل فرض جوازه صرفه ف مصارف
الزکاة محل منع این پول را که شما از زکات قرض گرفتید اگر مخواهید در مصارف زکات صرف کنید این محل منع است،
یعن همان اشال اول مرحوم آقای بروجردی. اشال سوم که امام دارند مفرمایند ثم جواز اداء هذا الدین من الزکاة محل
اشالٍ بل منع این دین که برای زکات گرفتید را از کجا مخواهید ادا کنید از همین مصارف زکات مخواهید جواب بدهید،
یعن از خود زکات بیائید دین زکات را بپردازید. چرا؟ تعلیل مآورند لعدم کون اداء قرض الزکاة من مصارفها ی از مصارف

زکات اداء دین زکات نیست.

بررس بیشتر موضوع
گردد به همان قیاسالات ریشه اش برمکه ما اختیار کردیم در باب زکات، تمام این اش حالا همین جا، ببینید روی آن مبنای
که در کلام مرحوم آقای بروجردی بود که زکات را آمدند مسئلهی وقف قیاس کردند. ما اگر بوئیم این عنوان مصالح زکات و
مصارف زکات دو چیز است همهی این اشالات وارد است! در وقف مصالح وقف، مصارف وقف دو چیز است، پول که برای
مصالح وقف است در مصارف وقف نمشود صرف کرد، برای مصارف هم نمشود در مصالحش صرف کرد، لذا در عین
موقوفه از مال الإجاره اگر واقف معین نرده باشد، واقف گفته باشد اجارهی اینجا را به موقوف علیه بدهید، از اجارهی اینجا
صرف تعمیر اینجا نم شود کرد! از مصارف وقف در مصالحش نمشود، از مصالحش هم در مصارف نمشود، اما مگوئیم
جای گوئید یر کنید به عنوان مصلحت زکات ماست، شما هر چه ف در باب زکات مصارف زکات و مصالحش ی
سرپناه درست کنیم گندمها را نه داریم، این به عنوان ف سبیل اله باشد، مشود از مصارف زکات، چیزی نداریم که بوئیم

این در مصلحت زکات هست اما ربط به مصرفش ندارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین
ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ـــــــــ
[1] ـ جلد چهارم عروه صفحه 181.


