
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 6 (شرایط متعاقدین) »

در تاریخ ۰۶ آبان ۱۳۹۱

دروس بیع ‐ شرائط متعاقدین
جلسه 23 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته
بحث در این بود که این عناوین حقوقیه مثل عنوان دولت، بان و شرکت آیا شرعیت دارند یا خیر؟ عرض کردیم دلیل اول که
برای شرعیت اینها به آن استدلال شده ارتاز عقلاست که ارتاز عقلا را با اشالات که بر آن وارد شده مفصل ذکر کردیم. حالا
در بحث امروز مخواهیم جواب از اشالات که مطرح شده را بیان کنیم. اولین اشال این بود که ما در ارتاز عقلا نیاز به
امضای شارع داریم و در زمان شارع مقدّس این شخصیات حقوقیهای که الآن در زمان ما مطرح است در آن زمان مطرح نبوده
و اگر ما بخواهیم بوئیم عقلا این شخصیات را پذیرفتند اشال این بود که این ی ارتاز جدید یا توسع در حم عقلاست و ما

برای این توسع امضا و تأییدی نداریم که این خلاصهی اشال است و توضیحش را قبلا عرض کردیم.

نظر استاد محترم
به نظر ما این اشال وارد نیست.از این اشال ما دو جواب مدهیم.

جواب اول
خود ارتاز عقلا توسع بردار نیست، در اشال این مستشل معظّم این هست که این توسع ف ارتاز العقلاء، ما مخواهیم
همین جا این پایه را خراب کنیم و بوئیم اصلا چیزی که ارتاز عقلاست قابل ضیق و توسعه نیست نمتوانیم بوئیم ی ارتاز
عقلای قبلا محدود بوده و الآن همان ارتاز عقلای توسعه پیدا کرده، این بحث برای جاهای دیر هم مفید است. اگر عنایت
بفرمایید مگوییم ارتاز عقلا از این جهت مثل حم عقل مماند، آیا شما متوانید بوئید عقل در ی زمان ی حم دارد و
بعداً این حم عقل در زمان دیر توسعه پیدا مکند، توسع پیدا مکند، معنا ندارد. همان طوری که در احام عقلیه توسع معنا
ندارد در خود ارتازات عقلا، یعن چیزی که عقلا بعد المراجعه إل أنفسهم من حیث إنّهم عقلا، این در ارتازشان وجود دارد.
در ارتاز هر عاقل این هست که خُلف وعده قبیح است و عمل به وعده حسن است، این قابل توسعه و تضییق نیست، خود
ارتاز را نمتوانیم بوئیم ی ارتاز جدیدی الآن به وجود آمده، اصلا این تعبیر را بخواهیم بنیم که ما در زمان خودمان ارتاز

جدید داریم این حرف غلط است، ارتاز این چنین نیست که قابل توسعه یا جدید باشد، این اشال اول.

گوئیم عقلا وقتاز عقلاست، به چه معنا؟ مخواهیم به آن استدلال کنیم مرادمان همین ارترا که الآن م ما این سیرهی عقلائ
به ارتازشان مراجعه مکنند در ارتاز عقلا ملیت متوقف بر ی شخصیت حقیق به نام انسان ندارد. عقلا وقت انسان را
دانند، مسجد را مالم دانند، ساختمان را مالم دانند، دولت را مالم این را هم مال ،عنوان حقوق دانند یم مال
مدانند، بان و شرکت را هم مال مدانند این در ارتاز عقلاست و این چیز جدیدی نیست، در اینجا وقت مگوئیم سیره
عقلا، به همین ارتاز مخواهیم تمس کنیم، ی فرمایش را مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) دارد که طبق آن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1640
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


فرمایش بیع سیرهی عقلائیه و ارتازات عقلا فرق حاصل م شود.

مرحوم اصفهان مگوید مراد از سیرهی عقلا و احام عقلائیه آن آراء مشهوره و قضایای محموده است، حالا طبق نظر ایشان
انپذیر است، چون طبق بیان اصفهانامری کردند که این در زمان گذشته نبوده، این ام توافق بر ی زمان اگر عقلا در ی
لازم نیست که سیره مبتن بر ی ارتاز باشد،گاه اوقات هم مبتن بر ارتاز هست ول لزوم ندارد.اما طبق مبنای دیران؛
وقت مگویند ارتاز عقلا، این ارتاز عقلا را نمگویند قضایای مورد توافق در زمان خاص، مگویند آنچه در ارتاز عقلا
وجود دارد و لذا گاه اوقات در برخ از کلمات برخ از بزرگان مگویند ارتازات عقلائیه تماماً به عقل برمگردد چون عقلا
من حیث إنّهم عقلا غیر از عقل حم دیری نمکنند، حالا آن هم ی حرف دیری است، اما الآن ما در جواب این مستشل
معظّم مخواهیم عرض کنیم شما که مگوئید توسع در ارتاز اصلا این تعبیر به نظر ما فنّ نیست، ارتاز مانند حم عقل

است، همانطوری که حم عقل توسع بردار نیست ارتاز هم توسع بردار نیست، این اشال اول.

جواب دوم
ما عرض مکنیم درست است که در زمان معصوم(ع) چیزی به نام بان نداشتیم ول آنچه هست این است که در ارتاز عقلا
این بوده که ما قضیهی ارتازیه عقلائیه را چه مخواهیم قرار بدهیم؟ همهی حرفها همین است، ی وقت هست که مگویئم
ارتاز عقلا بر بان است، بلا فاصله اشال مشود، این ی امر کل است. ارتاز عقلا بر این است که در باب ملیت لازم
نیست مال ی شخصیت حقیق باشد، این ارتاز عقلاست و در زمان معصوم(ع) آن زمان دولت ی مصداقش بوده، بیت
المال و مسجد هر کدام ی مصداقش بوده، در اینه مسجد مال آن اموال است که وقف برای مسجد مکنند همه قبول دارند،
حالا در زمان ما مصادیق جدید به وجود آمده، ما در اشال دوم مگوئیم به وجود آمدن این مصادیق جدید توسع در ارتاز
نیست! ممن است در آینده صد مصداق دیر هم به وجود بیاید، لازم نیست که بوئیم این دائماً توسع پیدا مکند، ارتاز
توسعه پیدا مکند، ارتاز بر همین قضیهی کلیه است، شارع مقدس هم آمده همین ارتاز را تأیید کرده، حالا این مصادیق هر
چه مخواهد کم و زیاد شود، الآن در زمان ما بان، شرکت و جمعیت خیریه و مرکز ی عناوین حقوق است، آینده ممن

است ده عنوان جدید به وجود بیاید اینها را نمتوانیم بوئیم توسع در ارتاز عقلاست.

ما مگوییم کما أنّ التوسع ف الأحام العقلیة غیر معقولة التوسع ف الارتازات العقلائیة هذا، آن هم معقول نیست. اشال
دوم که در کلام این مستشل معظم است این است که فرمودند اصلا نسبت به این عناوین جدیده ما نمتوانیم عنوان ارتاز را
درست کنیم بوئیم بان امر ارتازی عقلائ، به عبارت دیر در این اشال دوم همانطوری که قبلا عرض کردم ایشان اشال

صغروی مخواهند بفرمایند که اینجا اصلا ارتازی نیست، به ایشان عرض کنیم چیست؟

مگویند ی قانون گفته ما امروز چیزی به نام بان را قبول داریم فردا همین قانون ممن است بوید چیزی به نام بان را
قبول نداریم و بعد شاهد آوردند و فرمودند ی شخصیت حقوق در ی کشوری بر طبق قانون ی کشوری مورد قبول آن
کشور هست اما همین شخصیت حقوق در کشور دیر مورد قبول نیست. مثال خوب که زدیم حوزه علمیه است که طبق قانون
کشور ما ی شخصیت حقوق معتبر است ول در خارج چنین  چیزی مطابق قانونشان نیست و برایشان قابل قبول نیست. در

حال که اگر ی چیزی ارتاز عقلای باشد همهی عقلا باید آن را بپذیرند، این اشال دوم.

جواب که ما از این اشال دوم مدهیم این است که سؤال ما این است که این جعل قانون منبعث از چیست؟ در کشور ما
قانون آمده ی شخصیت حقوق به نام حوزهی علمیه را پذیرفته، مگوئیم آیا این جعل قانون مجرد ی اعتبار صرف است یا
اینه مخواهیم بوئیم این برمگردد به اینه ایجاد کردند ی مصداق جدیدی را برای آن ارتاز عقلای. یعن باز حرفها به این
برمگردد که ارتاز عقلای بر ی قاعدهی کل است، کدام قاعده؟ قاعدهی کلیه این است که بر ملیت و مالیـت شخص
ت ماله عرض کردم بر ثلث اموال، طبق نظر فقها میرده باشد، کما اینشخص م ن است یدخالت ندارد، مم عاقل ح



است، ممن است اصلا انسان نباشد دایرهی ملیت و مالیت را وقت به ارتاز عقلا مراجعه مکنیم توسعه دارد. حالا
مگوئیم این قانون که در این کشور درست شده منبعث از همین ارتاز عقلاست، یعن چون ارتاز عقلا به ایشان اجازه میدهد
که هر کشوری برای خودش شخصیت حقوق جدیدی را خلق کند، مآیند خلق مکنند و اینه مصداق را بر طبق قانون
درست مکنند معنایش این نیست که اصل قضیه مورد ارتاز نیست. خلاصهی جواب به این اشال این است که قبول داریم،
مصداق ارتازی نیست ول آن قضیهی کلیه ارتازی است. مصداق قابل تغییر است به تغییر قوانین ول آن قضیهی کلیه قابل

تغییر نیست.

نته
اینجا ی نتهای را عرض کنم که اگر کس بوید شما ادعا مکنید که عقلا ارتازشان بر این است که در باب ملیت
شخصیت حقیق زنده موضوعیت ندارد، بله عقلا ارتازشان بر این است که اگر جماد هم باشد، هر چه هم باشد مثل دولت،
بان و ... اینها هم بتوانند مال باشند، بویید چرا عقلا چنین ارتازی دارند، این ی بحث است که باز باید همان آخر بوئیم
ول اینجا ی اشارهی کوچ مکنیم و آن اینه ارتازات عقلائیه دو جور است، ی ارتازات عقلائ تعبدی داریم که در
ارتاز عقلا این است، اصلا لازم نیست ما دلیلش را پیدا کنیم و ی از فوارق بین ارتاز عقلا و حم عقل همین است که اگر
حم عقل باشد شما در رسائل، مرحوم شیخ انصاری محم بیان فرموده که آدم وقت این حرفهای شیخ را مبیند مفهمد که
چقدر این فقهای بزرگ ما عقل فلسفه دارند منته نیامدند به میدان فلسفه و آدم فر مکند که اینها از فلسفه بیانهاند، شیخ آنجا
مفرماید احام عقلیه تماماً موضوع، مناط و ملاکشان مبین و مفصل و روشن است، یعن ما ی حم عقل نداریم که بوئیم
دارد؟ اصلا دانیم چه علتاما نم عل موئیم هذا حب م عقلح ام عقلیه نداریم یدانیم علّتش چیست؟ ما در میان احنم

نمدانیم موضوعش چیست و فقط عقل این را مگوید.

بعبارة اُخری[1] در احام عقلیه ما تعبد نداریم، اما در احام شرعیه تعبد داریم و در ارتازات عقلائیه هم تعبد داریم مگوئیم
ممن است ی چیزی ارتاز عقلا باشد ول علّتش را ندانیم ول گاه اوقات ارتازات عقلا علّت دارد، در ما نحن فیه این
ارتاز عقلای که مگوئیم ارتاز تعبدی نیست و علّت هم دارد، به عقلا مگوئیم شما چرا دولت را مال مدان؟ چرا بان را
مال مدان؟ مگوید آنچه که سبب شد برای این آدم ملیت را بپذیریم چیست؟ همان حاجت ما را وادار مکند که دولت را
هم مال بدانیم، شما مآئید شخص را در ی مدّت زمان مگوئید مال این مال است و بعد اختیارات برایش قائل مشوید به
خاطر ضرورتها، اگر ضرورت نبود، به خاطر اینه فرض کنید اختلال به وجود نیاید، اگر معلوم نباشد مال این فرش
کیست؟ هر روز ی نفر مخواهد آن را ببرد! اختلال به وجود مآید، همین سبب مشود که ما بوئیم، دولت، بان، مؤسسه،
شرکت و ... مال است، بنفس العلة اللت که توجب الملیة ف الشخصیة الحقیقیة، همان علّت در باب شخصیت حقوق هم

وجود دارد. تا اینجا دو اشال را جواب دادیم.

جواب سوم
اشال سوم این بود که فرمودند این شخصیات حقیقیه معلول نیازهای جدید زمان است، در قدیم این نیاز نبوده که بان درست
کنند، در قدیم این شرکتهای قانون که امروز در زمان ما هست مورد نیاز نبوده ول در زمان ما این معلول نیازهای جدید زمان
است وقت علّت جدید شد معلول هم جدید است، پس معلوم مشود در زمان معصوم(علیه السلام) چون چنین علّت نبوده تا ما
بوئیم این معلول به امضای امام(علیه السلام) رسیده. جواب ما همین است که در جوابهای قبل دادیم یعن در حقیقت این
اشال دوم و سوم ایشان هم روحش برمگردد به همان اشال اول و جوابها هم همان جواب است، ما مگوئیم تطور در
مصادیق به وجود مآید، نه در ارتاز! همان طوری که توسع در ارتاز غیر معناست و تعبیر غیر صحیح است، تطور در
ارتاز هم درست نیست، نمتوانیم بوئیم ارتازات عقلا هر روز جدید مشود، هر صد سال ی ارتازات جدیدی به وجود
ر در مصادیق یر در مصادیق است، تطوازات عقلا ممنوع است. آنچه که هست تطوع، تطور، اینها در ارتآید، نه! توسم

امری است که مخل به استدلال نیست.



مطلب چهارم و جواب
آن اینه فرمودند ما نهایت چیزی که متوانیم قبول کنیم این است که بوئیم شخصیات حقوقیهای که در زمان معصوم منطبق
بر ی انسان واحد بوده، بوئیم این مورد امضای معصوم بوده، اما آنچه منطبق بر انسان واحد نیست مورد امضا نیست یا
مشوک است، جواب مدهیم که چنین تفصیل ثبوتاً معنا ندارد، یعن امروز وقت مگویند بان ی شخصیت حقوق است،
ی هیئت مدیره برایش درست مکنند و هیئت مدیره هم ی مدیر برایش درست مکند یعن ما شخصیت حقوق که منطبق بر
انسان واحد نباشد را نداریم، بان، شرکت، اینها تمام بالأخره مسئولیتش را مبرند روی ی هیئت و آن هیئت هم مسئولیت را

مبرد روی ی آدم و آن آدم مشود مسئول، چنین تفصیل ثبوتاً نداریم، تا بخواهیم چنین تفصیل را بدهیم.

مطلب پنجم
اینه ایشان فرمودند ما از عمومات وقف، اینه الآن به عمومات وقف مگوئیم اگر ی چیزی را وقف برای بان کردیم
عمومات وقف مگوید صحیح است، از این راه بوئیم این شخصیت حقوق بان صحیح است، اشال که خیل واضح است
و واقعاً تعجب است که چطور ایشان اینجا فرمودند یا اینه ما درست نمفهمیم! از قدیم به ما یاد دادند که حم موضوع درست
است، ادلهی وقف اصلا کنیم این دارای شخصیت حقوقوئیم بالملازمه استفاده متوانیم با صحة الوقف بکن نیست، ما نم
ناظر نیست به اینه مشود برایش وقف کرد یا نه؟ او مگوید در فرض که او قابلیت وقف دارد صحیح است، حالا من بویم
این فرش را وقف برای آب باران کردم، بویم ش مکنم درست است یا نه؟ عمومات ادلهی وقف مگوید این صحیح است

پس این وقف برای آب باران، این اصلا معنا ندارد. با حم ما نمتوانیم موضوع درست کنیم، این جواب از اشالات ایشان.

نته
اما آنچه که مخواهیم اینجا عرض کنیم، ما سه تا عنوان داریم که غالباً در کلمات اصولیین و فقها خلط مشود و بین اینها
عرض کنم ما اصلا از عقلا داریم، سوم اعتبارات عقلائیه داریم. اولاسیره و بنای عقلا داریم و دوم ارت فرق وجود دارد: ی
مآئیم در اینجا مگوئیم استدلال به ارتاز عقلا این اشالات که کردید جوابش همین است که عرض کردیم، اساساً مخواهیم
بوئیم مسئلهی شخصیات حقوقیه ی امر اعتباری عقلائ است، عقلا اعتبار کردند. بفرمایید چه فرق بین اعتبارات عقلا یا
سیره یا ارتاز عقلاست؟ من اول چند مثال عرض کنم؛ عقلا ی چیزی را قبلا مال نمدانند ول الآن مال مدانند، مدفوع
حیوانات قبلا در نزد عقلا مال نبوده ول الآن یعتبرونه مالا، خون قبلا مال نبوده اما الآن یعتبرونه مالا، ما از این اعتبارات عقلائیه

فراوان داریم. اعتبارات عقلائیه از قبیل موضوعات عرفیه مشود مگوئیم این مال هست یا نه؟

مگوئیم عقلا مال مدانند، فرض کنید حالا اگر عقلا در زمان ما گفتند ما بیع زمان را بیع مدانیم، برای بیع که حقیقت شرعیه
و متشرعه و مسلّم نداریم، مگوئیم یعتبرونه بیعا، پس احام بیع باید برایش جاری شود، آن وقت نتیجه این است که خود
اعتبار ذمه، شما ببینید اینه برای شخص اعتبار مکنند ذمه را، این ی امر اعتباری عقلاست و کاری به سیرهی عقلائیه ندارد،
کاری به ارتاز عقلا ندارد، اعتبار مکنند مالیت ذمه را، اعتبار مکنند کل را، اینها همه اعتبارات عقلائیه است، آن وقت فرق
اساس این است که در اعتبارات عقلا اصلا نیاز به امضا نیست، تمام این اشالات که در کلام استاد بزرگوار ما(دام ظله) بود
این است که بالأخره چار کنیم این ارتاز عقلای را بوئیم به امضای شارع رسیده، ما اگر گفتیم این بحثش ربط به ارتاز
ندارد، عقلا اعتبار مکنند چیزی را به نام دولت، به مجرد اعتبار عقلا یوجد، به نام بان یوجد، به نام شرکت توجد، تمام شد،
اصلا نیاز به امضاء شارع ندارد، مر عقلا امروز ی چیزی را به عنوان مال اعتبار کردند مگوئیم شارع باید این را امضا کند؟

عقلا آمدند گفتند هذا بیع، الآن عقلا بیع اینترنت را بیع مدانند، ما بوئیم شارع باید این را امضاء کند.

فرق اول
پس اعتبارات عقلا نیاز به امضاء شارع ندارد، اما سیرهی عقلا آن توافق عمل عقلاست، مثلا ربا سیرهی عقلاست و توافق
عملشان است ول ارتازشان نیست، به ارتازشان که مراجعه مکنند مگویند این مضر برای جامعه است و ظلم است، به



ارتازشان که مراجعه مکنند ول عملا توافق کردند برای گرفتن و دادن ربا، این هم فرق بین سیره و ارتاز است، عل ایحال
سیره و ارتاز نیاز به امضای شارع دارد ول اعتبار عقلا نیاز به امضا ندارد، این فرق اول.

فرق دوم
این ست که اعتبارات عقلائ ی امر اعتباری است، مقومش فقط اعتبار است، اما سیرهی عقلا یا ارتاز عقلا از احام عقل
عمل است، آن ملاکات که در احام عقل عمل است، ملاکات احام عقل عمل، عقلا مگویند ی چیزی که مصلحت نظام و
نوع جامعهی بشری باشد اما در اعتبارات بوئیم اعتبار کردند امروز این مال است، لازم نیست که این مصلحت جامعهی بشری
باشد، در اعتبارات عقلا ملاک ما مجرد اعتبار است ول در سیره و ارتاز مسئله احام از مصادیق احام عقل عمل است.

این مطلب تازهای هم بود اگر اشال به ذهنتان مآید بفرمایید تا ما استفاده کنیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ این عبارت را من جعل مکنم.


