
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 6 (شرایط متعاقدین) »

در تاریخ ۰۱ آبان ۱۳۹۱

دروس بیع ‐ شرائط متعاقدین
جلسه 22 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته
در بحث گذشته، اشالات که بر این سیره عقلای و استدلال به این سیرهی عقلائ وارد شده بود مقداری از آنها را بیان کردیم.

بررس بیشتر سیره عقلائیه
باز ی اجمال از آن عرض مکنم برای اینه بخواهیم جواب بدهیم در ذهن شریف آقایان باشند، مدانید سیرهی عقلائ به
خودی خود قابلیت برای حجیت ندارد، سیرهی عقلائیه نیاز به امضاء شارع دارد، آن وقت در ما نحن فیه مگوئیم سیرهی

عقلائ هست بر این شخصیات معنویه، بر ملیت دولت، ملیت شرکت، بر اینه اینها متوانند قرض بیرند، قرض بدهند.

آن وقت اشال این است که درست است ی سیرهی عقلائیه محدود در زمان شارع بوده اما این مصادیق که در زمان ما
حاصل شده ی مصادیق جدید است و ما نمتوانیم بوئیم که این مصادیق مورد امضاء شارع واقع شده. ما نسبت به مصادیق
جدید اگر این مصداق، مصداق اعتباری باشد معنایش ی ارتاز جدید است. اگر مصداق اعتباری باشد معنایش توسعهی در
ارتاز عقلاست. توسعهی در ارتاز عقلا یعن ارتاز جدید، ارتاز جدید نیاز به امضاء مستقل دارد. اگر اصل سیره در زمان
شارع باشد و برخ از مصادیقش هم در زمان شارع باشد، اما در زمان ما ی مصادیق دیری باشد و این مصادیق واقعاً و
حقیقتاً مصداق برای آن سیره است. مگوئیم سیرهی عقلائیه بر این است که حیاضت مملّ است، در زمان شارع حیاضت با
دست این مصداقش بوده، حالا در زمان ما حیاضت با تراکتور هم مصداقش است و این هم مصداق حقیق برای حیاضت
است، اینها بحث ندارد و مشل ندارد، یعن حیاضت در زمان ما اگر ی مصداق جدیدی پیدا کرد که حقیقتاً مصداق برای آن

سیره و آن ارتاز عقلای است این هم اشال ندارد.

اما حالا اگر ی مصداق اعتباری پیدا کرد یا ی مصداق که ما نمدانیم مصداق حقیق است یا اعتباری؟ عقلا در زمان ما
ی چنین مصداق برای آن سیرهی خودشان پیدا کنند، اینجا حرف این است و اشال این است که امضاء آن سیره نمتواند
امضاء مصداق اعتباری هم باشد، مر اینه بیائیم ی فرض غیر واقع کنیم، کدام فرض؟ بوئیم شارع متعال، معصوم(علیه
السلام)، وقت این سیره را امضاء کرده قرینهای وجود دارد که این سیره را با تمام مصادیق اعم از واقع و اعتباری امضاء
کرده، اگر ی چنین فرض را ما قرینهای بتوانیم برایش پیدا کنیم و بوئیم شارع وقت امضاء کرده فرموده شما حیاضت را
مملّ مدانید و من هم قبول مکنیم، مطلقا اعم از مصادیق حقیقیه و مصادیق اعتباریه، حرف نیست. اما در جای که ما

.مصداق اعتباری پیدا شده، این ی در زمان خودش بوده و الآن ی مصداق حقیق گوییم یقرینه برای این معنا نداریم م

در زمان خودش مگوئیم شخصیات حقوقیه در زمان معصوم سه تا بوده، دولت، مسجد و عنوان کلّ فقیر. اما الآن در زمان ما

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1640
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


20 شخصیات معنویه خلق شدند، شرکت قانون داریم، حزب داریم، مؤسسه داریم، جمعیت داریم، مرکز داریم که همه اینها از
نظر قانون فرق دارد، مثلا عنوان مرکز ی عنوان حقوق است و عنوان مؤسسه ی عنوان حقوق است، عنوان جمعیت خیریه
ی عنوان حقوق است، عنوان شرکت قانون ی عنوان حقوق است، در این دو مورد، کدام دو مورد؟ 1) آنجای که مصادیق
اعتباری پیدا کرده 2) آنجای که مصادیق دیری در عرض آنها ایجاد شده. در زمان معصوم سه تا بوده: دولت، مسجد و عنوان
فقیر، ول الآن 20 ال 30 عنوان دیر خلق شده، آیا متوانیم بوئیم چون معصوم(ع) این دو سه عنوان را امضاء فرمود،
شود این را امضای او قرار داد، این یال این است که نه، نمامضاء معصوم امضای برای این جدیدیها هم هست، اش
اشال این بود که اصلا این شخصیات ارتازی زمان ما خارج از ارتاز عقلاست، ی چیزهای است که قانون آمده درست
کرده، قانون مگوید اگر الف، ب، جیم و دال باشد به آن مگوئیم مرکز و این هم شرایطش است و لذا در هر کشوری با کشور
دیر فرق دارد.[1] پس اختلاف بین دول قرینه مشود بر اینه اصلا ما چیزی به نام ارتاز عقلا نداریم. خود دولت ارتاز
عقلای دارد، همهی دنیا ی چیزی به نام دولت دارند اما این چیزهای که الآن دنبالش هستیم، شرکت قانون، حزب، مؤسسه،

مرکز، جمعیت خیریه، اینها را نمتوانیم بوئیم عنوان ارتاز عقلائ را دارد.

کلام آیت اله حائری[2]
رسیدیم به این قسمت که استاد بزرگوار ما مفرمایند که این اشالات که دیروز احساء کردیم مجموعاً سه مورد شد و سبب
مشود ما برای این عناوین جدیده نتوانیم امضاء شارع را به دست بیاوریم. بعد فرمودند بله، ما ی راه داریم و آن راه این است
که بوئیم این شرکت قانون که امروز درست شده، حالا اگر ی کس بیاید ی مال را وقف برای این شرکت کند، اطلاقات
ادلهی وقف مگوید این وقف صحیح است، اطلاقات ادلهی وقف مگوید همانطوری که شما متوانید این را وقف برای مسجد
ت این عنوان حقوقتوانید کنید و ما از این اطلاقات ادلهی وقف بیائیم استفاده کنیم مشروعیکنید، وقف برای این شرکت هم م
را، بوئیم وقت اطلاقات ادلهِ وقف مگوید وقف برای اینجا صحیح است، نتیجه مگیریم پس این عنوان حقوق عنوان
هذه المؤسسة أو الشرکة تصرف منافعه ف أحدٍ أن یقف شیئاً عل أن من حق ال فاست. عبارت این است «لا اش صحیح
مصالحهها» مگوئیم ی چیزی داریم به نام شرکت، ی چیزی به نام حوزه علمیه داریم، آقای مگوید من مخواهم خانهام را
برای این حوزه وقف کنم که منافع این خانه صرف در حوزه شود، مفرماید تمساً بعمومات الوقف درست است، حالا از این
چه مخواهند استفاده کنند؟ «و هذا یعن اثبات شء من الشخصیة الحقوقیة لهذه الشرکة» بوئیم چون ادلهی وقف این را هم
مگیرد، ادله و اطلاقات وقف مگوید همانطوری که موقوف علیه متواند شخص واحد باشد موقوف علیه متواند شرکت هم
باشد! وقت این چنین شد بوئیم پس این شرکت ی شخصیت حقوقیه دارد، این شرکت حق مالیت نسبت به این عین موقوفه

را دارد.

بنا بر اینه ما بیائیم برای وقف تعریف عقلائ کنیم؛[3] چون در بحث وقف اختلاف است که آیا وقف ف المل است یا حبس
المل است؟ ایشان مگوید اگر ما آن تعریف عقلائ وقف را اینجا ذکر کنیم که وقف مل برای موقوف علیه مشود، اینجا
شود حوزه، پس با این بیان شخصیت حقوقعلیه م موقوف ،شود مالآمده خانهاش را وقف برای حوزه کرده، پس حوزه م
وئیم اگر برای یرا به همین اطلاقات ادلهی وقف ضمیمه کنیم، ب مطلب فرمایند بیائیم اینجا یشود. بعد محوزه اثبات م
از عقلا این است که بین وقف و سایر امور فرقچیزی به نام وقف درست شد ارت به نام حوزهی علمیه ی ت حقوقشخصی
نمکند، بوئیم تبع عقلا و ارتاز عقلا این است که همانطوری که ی چیزی مشود برای انسان وقف شود یا هبه شود و یا
برای او قرض گرفته شود، مشود به او عاریه داده شود، بوئیم تبع عقلا را ضمیمه کنیم به این ادلهی وقف و ی چنین کلای
را به دست بیاوریم و بعد مفرمایند دو تا کار ایشان اینجا انجام مدهد، ی اینه ما که الآن نمدانیم این شخصیات حقوقیه

در زمان معصوم بوده یا نبوده؟ قطعاً هم نبوده، آیا معصوم اینها را قبول دارد یا نه؟

اطلاقات ادلهی وقف را به میدان بیاوریم و بوئیم برای اینها مشود ی چیزی وقف کرد، این را بماسونیم و بعد بوئیم ارتاز
عقلا این است که بین وقف و هبه فرق نیست، اگر شما توانستید ی چیزی را برای حوزهی علمیه وقف کنید مشود ی چیزی



به آن هبه کرد، بین وقف و عاریه فرق نیست، بین وقف و هبه فرق نیست، بین وقف و دین هم فرق نیست، اگرشما ی چیزی
بتوانید برای حوزه وقف کنید متوانید برایش قرض بیرید، یعن حوزهی علمیه ذمه پیدا مکند و ذمهی او مشود مشغول،
«الفقه الغرب ة المألوفة فات الحقوقیالشخصی ح کلفرماید «وبهذا نصحشود مقترض و بعد مکند، او ماشتغال ذمه پیدا م
با این بیان تمام عناوین حقوق در فقه غرب،[4] اینها شخصیات حقوقیهی فراوان را تصویر کردند، ایشان مگود ما با این راه
این را درست مکنیم و بعد بالاتر از این درست مکنیم، ی شخصیات حقوقیهای که در دنیای اسلام هست، مثل حوزه علمیه

که غربها ندارند آن را هم با همین بیان اثبات مکنیم.

یبر عدم تف از عقلایچیزی به اطلاقات وقف ضمیمه کردیم، گفتیم ارت گویند ما این وسط یگردند مدو مرتبه ایشان برم
بین الحقوق، یعن چه؟ یعن عقلا مگویند اگر به ی کس بشود وقف کرد مشود هبه هم کرد، مشود دین هم به او داد،
مفرماید واقع مسئله این است که این ارتاز برای ما ثابت نیست که در زمان معصوم(علیه السلام) باشد، مر اینجا ی راه
دیری را ط مکنند مگویند بله این شخصیات حقوقیه دو قسم است، ی قسم شخصیات معنویهای که طُبق عل انسانٍ،
یعن مگوئیم دولت تمثّل و تجسد و تجسمش در رئیس جمهور است،  تجسد و تجسم انفال در امام(ع) است، مفرماید این
شخصیات معنویهای که طبق عل انسانٍ، ما این را قبول مکنیم مورد امضای معصوم(علیه السلام) بوده، اگر گفتیم مشود

برای انفال قرض گرفت، قرض بدهد، مقترض شود، مقرض شود همهی اینها درست است.

در این گونه امور ما قبول مکنیم، آن وقت در این گونه امور ارتاز را به میدان مآوریم مگوئیم در شخصیات معنویهای که
تمثّل در ی انسان پیدا مکند مثل دولت و انفال، اینجا عقلا تفی بین حقوق قائل نمشوند، مگویند اگر بشود به آن وقف
کرد مشود هبه کرد، اگر هبه کرد مشود قرض داد، اما در این شخصیات معنویهی زمان ما که لم یطبق عل انسانٍ، مگوئیم
شرکت؛ شرکت را به ثبت مرسانند اما بر ی انسان واحد که ظهور کلام ایشان بر این است که بر انسان واحد، شرکت،
مرکز، حوزهی علمیه، الآن ممثّل حوزه علمیه کیست؟ هیچ کس، نمتوانیم بوئیم حوزهی علمیه ممثّلش حت این مرجع تقلید
اسـت، ایـن شخـص اسـت، ایـن مـدیر اسـت، نـه! ایـن شخصـیات معنـویه کـه ممثّلـش یـ انسـان اسـت مـا نمتـوانیم بـوئیم

معصوم(علیه السلام) اینها را هم تأیید کردند.

پس خلاصه فرمایش ایشان این شد که عدم تفی بین الحقوق یعن بین وقف، هبه و دین، فقط در شخصیات معنویهای قبول
داریم که طبق عل انسانٍ، اما در شخصیات معنویهای که لم یطبق عل انسانٍ واحد، ما چنین ارتازی را قبول نداریم.

نته
ما در سیرهی عقلائیه اذن معصوم را مخواهیم، مگوئیم ی ارتاز عقلائیه در زمان معصوم بوده نسبت به شخصیات معنویه،
ش داریم این ارتاز اعم از آن شخصیات معنویهای که طبق یا آن شخصیات معنویهای که لم یطبق است، همین مقدار که
بوئیم نمدانیم! وقت نمدانیم مگویئم قدر متیقّنش چیست؟ قدر متیقّنش شخصیات معنویهای است که طبق عل انسانٍ،
مگوئیم پس بین خودمان و وجدان خودمان اذن معصوم و اجازهی شارع در چه اندازهای برای ما ثابت است؟ در شخصیات
معنویهای که طبق عل انسانٍ، اگر کس بخواهد ادعا کند این ارتاز عقلائیه اعم بوده در زمان معصوم، فعلیه الدلیل، همین
مقدار که او دلیل نیاورد یعن بر این طرف که ما مخواهیم بوئیم قدر متیقن مگوید، ما که لازم نیست دلیل بیاوریم آن طرف

باید دلیل بیاوریم.

از عقلایکنند، تا اینجا راه این بود که ما بیائیم کنار ادلهی وقف، کنار اطلاقات وقف ارتری را شروع مراه دی ایشان باز ی
را قرار بدهیم، ارتاز عقلای بر هبة و القرض و الدین و غیرها، بعد مفرمایند ی راه دیر وجود دارد و آن این است که ما
بیائیم در ماهیت وقف ی تفسیر دیری کنیم بوئیم وقف تحبیس عین خاصه است، بوئیم در حقیقت وقف تملی مالیت
است، «الت یمن تبدیل تجسدها من عین إل عین اُخری» وقف معمول و این تعریف معمول که برای عین موقوفه اکثر فقها



دارند، مگویند تحبیس العین، این عین باید سر جایش بماند، حق فروختن ندارید، حق جابجا کردن ندارید، که در این کلام
مشهور و معروف متعلق تحبیس، عین است، ایشان مگوید ما بیائیم وقف را برای تحبیس المالیة معنا کنیم و بوئیم مالیتش باید
حبس شود که اگر بیائیم مالیتش را متعلّق برای تحبیس قرار بدهیم جواز تبدیل دارد، یعن روی این مبنا دیر جواز الدین دارد،
جواز تبدیل دارد، متولّ متواند بیع کند، متواند تبدیل کند، بوئیم شما این را از کجا؟ بالأخره مجرد احتمال که به درد

نمخورد در ذهن شریفتان مآید، پس کجا چنین بیان دارید؟

مفرمایند ما وقت روایات وقف را مبینیم وقف را تعبیر کرده به صدقهی جاریه، روی این جاریه بیائیم دقّت کنیم مفرمایند
«إنّ الجریان لیس مصداقها الوحید عبارةً عن إنحباس العین و  توقیفها عن البیع و هو المصداق الرایج ف ذمن صدور النص»
جریان به این معنا نیست که بوییم عین این خانه را نه دار و حق فروختن نداری، محبوس باشد، بله این ی مصداقش است
که عین خانه را نه داریم، «له مصداق آخر و هو أن یون المحبوس عل المشروع الخیری هو مالیة الشء» آنه محبوس است
یصبح وقفاً لا یجوز تبدیله» ما وقت ناً کن تجزیدها ضمن اعیانٍ مختلفة متعاقبه لا فرداً معییم ت این خانه است، التمالی
مسئله را بردیم روی حبس مالیت و گفتیم مالیت هر زمان قابل تبدیل است، وقت قابل تبدیل شد، وقت آوردیم روی خود عین،
شود فروخت، وقتگوید مت، مآوردیم روی مالی شود به آن گذاشت، اما وقتشود فروخت و دست نمگوئیم خانه را نمم
گفتیم مشود فروخت به این معناست که اگر ی چیزی را وقف برای جمعیت خیریه کردند آن جمعیت خیریه متواند بیایدا
این را بفروشد، وقت متواند بفروشد بقیهی تصرفات را هم متواند انجام بدهد، هبه کند، هبهاش شاید مشل باشد، با این بیان
مفرمایند ما بقیهی عناوین حقوقیه را درست مکنیم، حالا این خلاصهی فرمایش ایشان است با این توضیحات که ما اینجا

دادیم.

بررس کلام آیت اله حائری
ببینیــد ایشــان نخواســتند از محــور ســیرهی عقلا خــارج شونــد مگوینــد بــالأخره ســیرهی عقلا اذن معصــوم مخواهــد و ایــن
جمعیتهای موجوده و این عناوین حقوقیه‌ی موجود در زمان خودمان را راه نداریم برای اثباتش الا اینه بیائیم مسئلهی وقف را
بیاوریم ضمیمهی ارتاز عقلای را بیاوریم یا این مسئله حبس مالیت را بیاوریم و بالأخره از مجموع فرمایش ایشان استفاده
مشود ارتاز عقلای که تمثل در ی انسان دارد به امضاء معصوم رسیده، ارتاز عقلای در این عناوین حقوقیهای که تمثل در

ی انسان ندارد به امضاء معصوم ثابت نیست، همین مقدار که ثابت نیست برای ما اعتبار حجیت ندارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ ی نتهای که در ارتاز عقلا وجود دارد این است که ارتاز عقلا بین دولتها فرق وجود ندارد، ارتاز عقلا بر این
است که حیاضت مملّ است این دولت و آن دولت، آن کشور و این کشور فرق بینشان وجود ندارد اما شما مبینید در
کشور ما به ی چیز مگویند حزب، در کشور عراق به چیز دیری مگویند حزب و در کشور سوم به چیز دیری حزب

مگویند.

[2] ـ ایشان از افراد واقعاً کمنظیر در دقّت در مباحث فقه و اصول است.

[3] ـ تعریف عقلائ وقف این است که چیزی را مل برای موقوف علیه مکنند و موقوف علیه مال مشود.

عربها به فقه غرب مگویند فقه وضع، اگر ی وقت در ی جا دیدید ف الفقه الوضع مراد فقه اروپایها و ـ   [4]
غربهاست که از آن تعبیر فقه وضع مکنند.


