
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۳۰ مهر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته
بحث در این بود که آیا استصحاب در احام شرعیهی مستند به عقل جریان پیدا مکند یا خیر ؟ نظریه مرحوم شیخ و فرمایش
مرحوم آخوند و مرحوم نائین و مطالب که حول این کلام بود را ملاحظه فرمودید، شیخ مفرماید در احام شرعیهی مستند به

عقل استصحاب جریان ندارد، که این نظریه بیانهای متعدد و مختلف دارد:

ی بیانش این است که مگوئیم ش در حم عقل معنا ندارد، اگر موضوع حم عقل موجود باشد حم موجود است و اگر
نباشد حم نیست. معنا ندارد بوئیم در حم عقل یا شرع مستند به عقل ش داریم. ش در حم عقل با بقاء موضوع که

شرط برای استصحاب است منتف است.

بیان دوم این بود، ملاکات که در احام عقلیه هست تماماً در موضوع اخذ شده، تماماً عنوان حیثیت تقییدیه را دارد و با انتفای
این ملاکات یا ش در اینها موضوع به طور کل منتف مشود.

بیان سوم این بود که در موضوع احام عقلیه اهمال و اجمال راه ندارد اما در موضوع احام شرعیهی غیر مستندهی به عقل،
اهمال و اجمال راه دارد.

ی بیان را هم صاحب کتاب منتق الاصول دارد که مفرماید آن طوری که مرحوم آخوند و دیران کلام شیخ را تفسیر کردند
درست نیست و خود ایشان آمدهاند ی بیان دیری را برای عبارات شیخ و نظریهی شیخ ذکر کردهاند که ما این را به عهدهی
خود آقایان مگذاریم که مراجعه بفرمایید به کتاب منتق الاصول جلد ششم صفحات 19 و20، ایشان ی تقریب را ذکر مکند

و بعد هم روی همین تقریب اصل نظریهی شیخ را پذیرفته که استصحاب در احام شرعیهی مستندهی به عقل جریان ندارد.[1]

تا اینجا جمعبندی بحث این شد که نظر شیخ را ذکر کردیم، اشالات آخوند و نائین را بر آن ذکر کردیم، جوابهای که امام از
اشالات آخوند و نائین دادند را هم بیان کردیم، ملاحظه کردید بعض از این جوابها را نپذیرفتیم و برخ از اشالات آخوند و
نائین را بر مرحوم شیخ وارد مدانیم و نتیجه تا اینجا این است که حرف شیخ درست نیست، یعن استصحاب فقط در احام
عقلیهی محضه جریان ندارد اما در احام شرعیه مطلقا جریان دارد، چه شرعیهای که دلیلش عقل باشد و چه شرعیهای که

دلیلش نقل باشد. استصحاب در تمام احام شرعیه جریان دارد و از این جهت فرق نمکند که دلیلش عقل باشد یا نقل!

ديدگاه محقق اصفهان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


کلام و تحقیق را مرحوم محقق اصفهان اعل اله مقامه الشریف در اینجا دارند، این را هم مورد دقت و ملاحظه قرار بدهیم و
واقعاً تأکید داریم که روی کلمات مرحوم اصفهان ی مقداری توجه پیدا کنید، متأسفانه در حوزه یا متروک است یا خیل توجه

نمکنند در حال که عمق تحقیقات در کلمات ایشان است.

[3].عمل م عقلری حنظری و دی م عقلح داریم: ی م عقلفرمایند[2] دو نوع عقل و حم مرحوم محقق اصفهان
نظریهی اصفهان این است که مفرماید احام شرعیهای که مستند به عقل نظری است استصحاب در آن جریان دارد، اما در
احام شرعیهی مستند به عقل عمل استصحاب جریان ندارد. یعن در این قسم هم نظر با شیخ انصاری است منته در اصل
که دارد غیر از آن بیان و بیان شود اما راه و طریق و استدلاله با شیخ موافق مام عقلیهی عملیاین نظر آن هم در دایرهی اح

است که مرحوم شیخ بر ادعای خودش مآورد.

ما اول این احام عقلیهی عمل را مورد بحث قرار بدهیم ببینیم کلام ایشان در اینجا چیست؟ اینه تمام شد مرویم سراغ احام
شرعیهی مستند به عقل نظری.

ایشان در توضیح مطلبشان در احام عقلیهی عملیه، ابتدا مفرمایند حم عقل عمل مأخوذ از همان قضایای مشهوره است نه
داخل در قضایای برهانیه. ما شش قضیه داریم به نام قضایای برهانیه که از آن تعبیر مکنند به «بدیهیات ستّه» یعن بدیهیات

شش گانه: اولیات، مشاهدات، تجربیات، متواترات، حدسیات و فطریات.

مرحوم اصفهان مفرمایند: اولا وقت مگوئیم حم عقل عمل، مراد این قضایای بدیهیات ستّه نیست بله آراء محموده و آن
قضایای است که عقلا مپسندند و مشهور بین عقلاست.

ثانیاً وقت مگوئیم هذا قبیح عقلا، هذا حسن عقلا یعن چه؟ مفرمایند به این معناست که فاعل این فعل مورد مدح عقلاست،
فاعل این فعل مورد ذم عقلاست. بعد مفرمایند افعال که ممدوح یا مذموماند دو نوعاند: تارةً این مدح و ذم برای آنها ذات است
که باز مراد از ذات را در اینجا بیان مکنند ذات در کلّیات خمس، یعن جنس و فصل نیست. ذات باب برهان هم نیست. ما در
فلسفه و منطق دو ذات داریم: 1) ذات باب ایساغوج یعن باب کلّیات خمس، مگوئیم الانسان حیوانٌ ناطق، حیوان جنسش
است و ناطق فصلش است این را مگویند ذات باب  کلیات خمس. 2) ذات باب برهان مثل امان نسبت به انسان، مگویند
ناین مم ،نگوئیم الإنسان مم آن است، م نیاز به دلیل و واسطه نداشته باشد این ذات ذات بر ی عنوان اگر حمل ی

جنس و فصل او نیست، ذات او است و از آن تعبیر مکنند به ذات باب برهان.

ذات گوئیم یعنکه م ذات ،ری عرضاست و دی ذات این دو نوع است، ی گوئیم هذا ممدوحم فرماید وقتم اصفهان
این است. وقت ری نیست، منظور از ذاتعنوان دی مندرج تحت ی یعن باب برهان! ذات است، نه ذات باب ایساغوج
مگوئیم الظلم قبیح مگوئیم ظلم تحت عنوان دیری قرار نمگیرد، این را مگوئیم ذات. اما ی مدح و ذم عرض داریم، مدح
و ذم عرض یعن آنه تحت ی عنوان دیری قرار مگیرد، مگوئیم الذب قبیح، چرا؟ کذب تحت عنوان ظلم قرار مگیرد و

قبیح مشود.

پس منظور از عرض یعن این عنوان خودش اولا و بالذات متّصف به این نیست، تحت ی عنوان دیری قرار مگیرد به اعتبار
آن عنوان مشود قبیح یا به اعتبار آن عنوان مشود حسن، آن وقت مفرمایند همین عرضها دو جور است، بعض از افعال
لو خلّیت و نفسها تحت این عناوین قرار دارند، مگوئیم کذب خودش باشد و خودش، ف نفسه تحت عنوان ظلم است. اما
بعض از این عناوین عرض لو خلّیت و نفسها متّصف به هیچ چیز نخواهند شد، مثلا مگوئیم راه رفتن در بازار را نه مشود
گفت حسن و نه مشود گفت قبیح! مر برای راه رفتن در بازار، ی عنوان پیدا کنیم و بوئیم برای پیادهروی باشد و برای تهیه



.برای ابطال وقت باشد قبیح ول ،وسیلهی ضروری باشد حسن

مرحوم اصفهان ی از حرفهای که دارد این است که افعال ف ذاتها، خودش حسن و قبح ندارد، حسن و قبح در افعال
برمگردد به مدح و ذم عقلا و این یا عنوان ذات را دارد یا عرض، به همین توضیح که عرض کردیم.

م العقلایهو الح عمل م عقلح ،مراد از عقل عمل ،م العقلفرماید «المراد من الحگیرند این است که منتیجهای که م
است. این نظریه از مرحوم اصفهان م عقلایهمان ح م عقل عملبمدح فاعل بعض الأفعال و ذم فاعل بعضها الآخر»، ح
معروف است که ایشان مگوید حم عقل همان حم عقلای است، این را در همین دایرهی عقل عمل بیان مکند. حم عقل
عمل همان حم عقلای است، عقلا مگویند این کس که این کار را انجام داد باید مدحش کرد، یعن حسن عمل برمگردد به
گویند چون یکنید مگوییم شما چرا این را مدح مگردد به استحقاق ذم، حالا به عقلا ماستحقاق مدح، قبح عمل برم
مصلحت دارد و مفید برای نظام بشری است، چرا ذمش مکنید؟ چرا کس که این کار را انجام مدهد را مذمت مکنید؟

مگویند ی مفسدهای دارد که برای نظام بشری یا برای خود این شخص ضرر دارد.

تا اینجا مقدمات نظریهی ایشان است، حالا ایشان مفرماید ما سؤال که از شما داریم این است که در چه صورت عقلا مآیند
کس را بر فعلش مدح مکنند؟ آیا در صورت است که آن فعل از روی اختیار و از روی التفات و تأمل صادر شود؟ یا اینه در
ه است، اگر ینداریم مدح و ذم از اوصاف افعال اختیاری فرماید ما شلّف دخالت ندارد، ایشان ماین مدح و ذم اختیار م
کس ی فعل اختیاری درست انجام بدهد این را مدح مکنند، اما اگر ی فعل را از روی اجبار انجام داد، مجبورش کردند که
راست بوید، مجبورش کردند که دروغ بوید، اینجا دیر مدح و ذم وجود ندارد، حالا مفرمایند اگر کس ی یتیم را مزند،
مگوئیم چرا مزن؟ مگوید خوشم مآید که بزنم، خدای نرده از زدن یتیم لذت مبرد، حالا اگر این زدنها منته به ادب
این بچه هم شود، عقلا نمآیند این آدم را مدح کنند و بویند تو این کار را کردی و این ادب شد، برای اینه به این تأدیب توجه و
التفات نداشت، جای که مگویند تو چرا مزن؟ مگوید للتأدیب، همان جا مدحش مکنند. آنجای که برای تفریح مزند هم

ذمش مکنند. پس مدح و ذم جای است که ی فعل از روی اختیار با التفات و توجه صادر شود.

اولین نتیجهای که مرحوم اصفهان از کلامش مگیرد این است که مفرماید وقت مگوئید الصدق المضر قبیح، مضر به
وجودها الواقع ملاک برای قبح نیست ما نمتوانیم بوئیم این صدق به خاطر مضر واقع بودنش، به خاطر اینه در واقع
مضر است قبیح است، چه صورت ما مگوئیم الصدق المضر قبیح، در جای که به وجودها العلم باشد، یعن ی کس که
.وئیم هذا قبیحتوانیم برا به خطر بیندازد، در این صورت ما م کس جان ی ویه این راستگوید، علم دارد به اینراست م

«علم أن عنوان المضر مثلا لیس بوجودها الواقع محوماً بالقبح حتّ یش ف صدقه عل موضوع مفروضٍ صدقه علیه
سابقاً» تا حالا ما مگفتیم ی راستوی بوده که عقلا دیروز قبیح بوده و شرعاً حرام بوده، نمدانیم همان صدق الآن حرام
است یا نه؟ مگوئیم چرا؟ چون نم دانیم الآن این عنوان مضر برایش صدق مکند یا نه. اصفهان مفرماید این جای است که
شما مضر را به عنوان ملاک واقع و وجود واقع ملاک برای این حرمت و قبح قرار بدهید در حال که این به وجود علماش

ملاک است، یعن این آدم «إذا علم بأنّه مضر» عقل مگوید قبیح است، شرع مگوید حرام است.

 به نظر ما مرحوم اصفهان اینجا مخواهد تعریض به مرحوم شیخ داشته باشد، وقت ما نظریهی شیخ را بیان کردیم شیخ
فرماید این درست نیست و این در صورتایشان م ،قبیح گردد به قضیهی المضربرم فرمود این قضیهی الصدق المضر قبیح
است که ما مضر را به عنوان وجود واقعاش بوئیم موضوعیت دارد و ملاک است، در حال که مضر به وجود علماش

ملاک است.



وقت ما مگوئیم چیزی که به وجود علماش در ملاک دخالت دارد، اگر شما ش کردی به این معناست که علم وجود
ندارد، وقت علم وجود ندارد یقین دارید به اینه حم مرتفع است، هم حم عقل مرتفع است و هم حم شرع مرتفع است.
اگر ش پیدا شد دیر موضوع وجود ندارد قطعاً هم حم عقل و هم حم شرع از بین مرود. الصدق المضر قبیح عقلا و
یة. در حقیقت اینجا اصفهان به الصدق المضر حرام شرعاً، تا اینجا اصفهان اثبات کرد این مضر یعن إذا کان یعلم بالمضر
مرحوم آخوند و لعل به مرحوم نائین مگوید شما اگر این ملاک و مضر را م برید روی واقع، مگوید الآن هم که من نمدانم
شاید در واقع مضر باشد و اگر در واقع مضر باشد این حم هست ، در حال که آنچه که موضوع واقع شده مضر علم است،

ملاک به وجود علم است.

اینجا که مرحوم اصفهان مرسد ی بخش از کلامش تمام مشود، یعن در همین حم عمل ی بخش دیرش اینجا مانده که
مفرماید بین آنجای که انسان در فعل خودش ش مکند و آنجای که در فعل غیر ش مکند فرق وجود دارد و متأسفانه این

فرق در کلمات شیخ و دیران هم توجه نشده و باید حتماً توجه کرد.
 وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ به نظر ما آنچه که صاحب منتق بیان فرمودند شاید نقطهی مقابل نظر شیخ باشد یا اگر نوئیم نقطهی مقابل، با عبارات
شیخ به هیچ وجه سازگاری ندارد. بیان صاحب منتق الاصول مبتن است بر تفی بین موضوع و متعلّق، ایشان مفرماید
شیخ مخواهد بین موضوع احام و متعلّق احام فرق قائل شود در حال که در خود عبارات رسائل شیخ تصریح مکند که

مراد ما از متعلّق همان موضوع است.
با اینه ایشان انصافش این است که بر عبارات شیخ و آخوند تسلّط زیادی دارد، از جاهای دیر این کتاب منتق این استفاده
مشود اما در اینجا به هیچ وجه نمشود این بیان که ایشان برای کلام شیخ ذکر کرده را بپذیریم، حتماً این را خودتان مراجعه
کنید. البته ما ی توجیه در ذهنمان هست که الآن نمخواهیم بیان کنیم، اما خواستم به صورت ی اشاره بیان کنم تا خودتان

تحقیق کنید و کلام ایشان را ببینید، (اگر خواستید نظرتان را هم برای ما بنویسید).
[2] ـ «إن الحم العقل عل قسمين: حم عقل عمل، و حم عقل نظري. و قد ترر منا: إن الحم العقل العمل ‐ ف قبال
العقل النظري ‐ مأخوذ من المقدمات المحمودة، و القضايا المشهورة المعدودة من الصناعات الخمس ف علم الميزان. و قد
أقمنا البرهان عل أنه غير داخل ف القضايا البرهانية ف أوائل مبحث القطع مجملا، و ف مبحث دليل الانسداد مفصلا. و قد
خرى عرضية منتهية إلكون الفعل ممدوحاً أو مذموماً: تارة ذاتية و ا ومة بالحسن و القبح بمعنذكرنا مراراً: أنّ العناوين المح
الذاتية. و المراد بالثانية: ما كان ‐ من حيث اندراجه تحت العنوان المحوم بذاته ‐ ممدوحاً أو مذموماً و ه عل قسمين: تارة
تون مندرجة تحت العناوين الذاتية، لو خليت و نفسها ‐ كالصدق و الذب ‐ و إن أمن مع انحفاظ عنوانه أن يون محوماً

بحم آخر بعروض عنوان الظلم إذا كان الصدق مهلاً للمؤمن، أو بعروض عنوان الإحسان إذا كان الذب منجياً له.
و «اخرى» لا تون مندرجة تحت العناوين الذاتية لو خليت و طبعها كسائر العناوين العرضية المحضة ‐ من المش إل السوق
و نحوها ‐ فالمراد من الحم العقل هو الحم العقلائ ‐ بمدح فاعل الأفعال، و ذم فاعل بعضها الآخر، لما فيه من المصلحة
الموجبة لانحفاظ النظام، أو المفسدة العامة الموجبة لاختلال النظام و فساد النوع، و ه الموجبة لبناء العقلاء عل المدح و الذم،
فانه أول موجبات حفظ النظام و موانع اختلاله. و مبن الملازمة: إن الشارع من العقلاء، بل رئيسهم، و واهب العقل لهم، و هو

منزه عن الاقتراحات لغير العقلائية، و الأغراض النفسانية.
فهو أيضا ‐ بما هو عاقل ‐ يحم بالمدح و الذم، و مدحه ثوابه، و ذمه عقابه، كما عرفت تفصيل القول فيه ف مبحث الانسداد. و
حيث أنّ المدح و الذم من صفات الأفعال الاختيارية، لاستحالة تعلقها بغير الاختياري، فلا بدّ من أن يصدر العنوان الممدوح، أو
المذموم ‐ بما هو ‐ عن قصد و عمده، لا ذات المعنون فقط. فلو صدر منه ضرب اليتيم بالاختيار، و ترتب عليه الأدب ‐ من
دون أن يصدر منه بعنوان التأديب ‐ لم يصدر منه التأديب الممدوح. و من الواضح أنّ صدوره بعنوانه بالاختيار ليس إلا بون



الفعل ‐ بما له من العنوان الممدوح الملتفت إليه الّذي لا وعاء له إلا وجدان فاعله ‐ صادراً منه بالإرادة المتعلقة به بعنوانه. و منه
علم أنّ عنوان المضر ‐ مثلا ‐ ليس بوجوده الواقع محوماً بالقبح، حت يشك ف صدقه عل موضوع مفروض صدقه عليه

سابقاً، بل بوجوده ف وجدان العقل، و هو مقطوع الارتفاع مع عدم إحراز صدقه» نهایة الدرایة، ج 5، صص 22-24.
[3] ـ این نظر را هم مع الاسف در کتاب منتق ناقص نوشته اند، شاید مقرر ناقص نوشته باشد، با توجه به اینه نویسنده بر

کلمات مرحوم اصفهان هم خیل تسلط دارد اما اینجا مطلب ناقص نوشته شده است.


