
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۹ مهر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 20 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

و محقق نائين به محقق خراسان ال امام خمينتوضيح اش
بیان شد که امام(رض) در رساله استصحاب به اشال دوم و سوم مرحوم آخوند جواب دادهاند. خلاصه اشال مرحوم آخوند
این بود که در مقام اثبات، ملازمه بین حم عقل و شرع را قبول داریم اما در مقام ثبوت ملازمهای نیست و لازمهی این مطلب
این است که ممن است در مقام ثبوت ی ملاک باشد که شرع این ملاک را درک کند اما عقل این ملاک را درک نند و در
نتیجه در این احام شرعیهی مستند به عقل ما بیائیم اینطور بوئیم که اگر آن ملاک را که عقل درک کرده منتف شود، ممن
است که ف الواقع ی ملاک دیری در کار باشد و شارع مقدّس بر طبق آن ملاک همان حم را باق بذارد و روی این حساب

بوئیم استصحاب مانع ندارد.
مرحوم آخوند و مرحوم نائین(هر دو) بالأخره این اشال مشترک را بر شیخ دارند ولو به تعابیر مختلف، اما هر دو این اشال
مشترک را بر شیخ دارند که اگر احام شرعیهی مستند به عقل غیر از این ملاک که عقل درک مکند ملاک دیری در بین
نباشد با انتفای آن ملاک آن حم عقل و حم شرع متّخذ از عقل از بین مرود، اما اگر گفتیم احتمال مدهیم ی ملاک
دیری باشد یا این تعبیر را کنیم که ممن است ملاک در نزد شارع اعم از ملاک در نزد عقل باشد، اینجا با آن منتف شدن

ملاک عقل وجه ندارد که ما حم شرع را منتف بدانیم.

خلاصه جواب که مرحوم امام در اینجا فرمودند این است که اگر آن ملاک که برای این حم عقل و حم شرع مستند به این
حم عقل علّت شده است، اگر این ملاک از بین رفت شما مفرمایید ی ملاک و ی علّت دیری ممن است در میان باشد،
امام مفرمایند آن ملا ک دیر و علت دیر، علت برای ی حم دیری خواهد بود، نه برای آن حم اول. اگر گفتیم کذب در
نزد عقل به ملاک الف حم دارد و گفتیم شارع هم از عقل تبعیت مکند و بر همین ملاک این حم را دارد، اگر این ملاک
منتف شود مفرمایید احتمال دارد کذب ی ملاک دیری در نزد شارع داشته باشد که عقل آن ملاک را درک نرده و در نتیجه

با رفتن ملاک الف به احتمال وجود ملاک «ب» هنوز حم شرع باق باشد.

اشال امام(رضوان اله تعال علیه) این است که مفرمایند اگر ملاک و علت دیری آمد، معلول دیری مآید، حم دیری
مآید. این حم غیر از آن حم اول است، هر کدام از اینها ی حم است ممن است مثل هم باشند ول دو انشاء دارد، دو

حم است، دو تا مبادی و مقدّمات دارد، اما بالأخره دو تا است و این خروج از محل بحث است.

محل بحث ما این است که آن حم شرع مستنبط از حم عقل همان باق بماند نه ی حم دیری و الآن شما (مرحوم آخوند
ندارد ول آید، مانعری مم دیح فرمایید بر حسب این ملاک یری احتمال دادید و مملاک دی آمدید ی (و مرحوم نائن
م عقلفرماید اگر موضوع و ملاک حم است. مرحوم شیخ مم نیست و ما بحثمان در استصحاب در همان حر آن حدی

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


از بین رفت، همان طوری که حم عقل قابل استصحاب نیست، حم شرع متّخذ از این حم عقل هم قابل استصحاب
نیست، ما مخواهیم همان حم را استصحاب کنیم، شما آمدید ی حم دیری را به میدان آوردید، ی ملاک دیر، ی مناط

دیر، ی علّت دیر و ی حم دیر، این اصلا محل بحث ما نیست.

مرحوم امام خمین هر چند در کلامشان تصریح نفرمودند به قاعدهی الواحد اما گویا مبنای فرمایش ایشان همین قاعدهی
الواحد است.

عبارت که مرحوم امام در همان کتاب استصحاب دارند، مفرمایند «الناقص» یعن آن موضوع که ی خصوصیت قبلا بوده
و الآن آن خصوصیت را ندارد و ناقص شده، «الناقص بما أنّه شء بحیاله قائم به الملاک ملحوظٌ ف مقام الموضوعیة و یتعلّق
به الحم» خودش ی شیئ است که ملاک به آن قائم بوده در مقام موضوعیت لحاظ مشود، بعد مفرمایند «التام ایضاً
ی یعن ،گوئیم آن هم ایضاً کذلکنیم، مبا وجود خصوصیت که اگر خصوصیت باشد ما از آن تعبیر به تام م «کذل
ملاک دیر است و موضوعیت دیری دارد و بعد مفرماید «فلا یجری الاستصحاب فیه للعلم بزوال الحم الاول» ما نسبت به
زوال حم اول علم داریم، چرا؟ چون علّتش از بین رفته، آن ملاک الف از بین رفته اما نسبت به حم دوم هم ش داریم چون
نمدانیم ملاک دوم الآن موجود شده یا نه؟ پس اساساً نمشود استصحاب جاری کرد و ما بحثمان در اجرای استصحاب

است.

اگر آن موضوع که ملاک الف را دارد، حالا این ملاک الف منتف شده، آن حم هم مگوئیم منتف مشود، احتمال مدهیم
ی ملاک «ب» جای ملاک «الف» نشسته باشد و در نتیجه ی حم شبیه آن حم اول در اینجا موجود باشد مثل آن حم
اول باشد، امام مفرمایند نه در فرض اول که ملاک الف منتف شده مشود استصحاب کرد، چون فرض این است که علّت
منتف شده، نه در فرض دوم چون نمدانیم علّت وجود دارد یا نه؟ از اول ش در حدوث این حم داریم، حالا اگر کس بوید
ما استصحاب کلّ قسم ثالث را در اینجا جاری کنیم، بوئیم این حم اول و حم دوم ی عنوان کل بر هر دوی اینها صادق
است به نام الحم المجعول، هر دویش را فرض کنیم وجوب یا تحریم، اما بالأخره ی عنوان کل به نام الحم المجعول دارد،
استصحاب کل قسم ثالث که مگوئیم یقین به ارتفاع ی فردش داریم، ملاک الف از بین رفته، ش داریم در اینه آیا ملاک
«ب» آمده یا نه؟ در استصحاب کل قسم ثالث مگوئیم یقین داریم به ارتفاع ی فرد و ش داریم در حدوث فرد دیر، آیا این
کل را مشود استصحاب کرد یا نه؟ بیائیم اینجا هم کل را استصحاب کنیم بوئیم ی حرمت بود، «الذب حرام» مگوئیم تا
حالا به ملاک عقل بوده، الآن یقین داریم ملاک عقل از بین رفته احتمال مدهیم ی ملاک جدید شرع در کذب باشد که آن
ملاک ی حرمت دوم را برای ما به ارمغان مآورد، ما بیائیم بین حرمت اول و حرمت دوم کلّ حرمت را، نه حرمت معین

را، کل حرمت را استصحاب کنیم که مشود استصحاب کل قسم ثالث.

امام در جواب مفرمایند اولا در اینه استصحاب کل قسم ثالث جاری است یا نه؟ بحث داریم و ما جریانش را قبول نداریم.
اصلا چیزی به نام استصحاب کل قسم ثالث صحیح نیست. ثانیاً اگر بپذیریم اصل کبرای جریان استصحاب کلّ قسم ثالث را،
فرمایند مجعول شرعمین مباشد و این جامع بین الح از شرایط استصحاب این است که مستصحب باید مجعول شرع ی
نیست، مگوئیم قدر جامع بین حرمت اول و حرمت دوم، قدر جامع ی عنوان کل حرمت است ول این عنوان کل حرمت
مجعول شرع نیست و استصحاب در جای جریان پیدا مکند که آن مستصحب مجعول شرع باشد، این قدر جامع در اینجا

ی امر انتزاع عقل است و مجعول نیست، این خلاصهی اشال که امام بر مرحوم آخوند و نائین در اینجا دارند.

ال امام خميننقد اش
تعلیقهای که ما بر فرمایش امام داریم این است که در اینجا ایشان کاملا روی ضوابط عقل بحث را پیش بردند، در حال که
خود ایشان مرر تذکر دادند که نباید قواعد عقل به مسائل اعتباری خلط شود، حم ی امر اعتباری است، چه اشال دارد که



بوئیم ی حم شرع شخص، شارع مگوید آن ملاک باشد این حم من هست، آن ملاک رفت و ملاک دیری آمد همین
حم هست. چون حم ی امر اعتباری است مگوید من اعتبار مکنم حرمت را برای کذب، سواء که همان ملاک عقل در آن
باشد، اگر آن هم نباشد باز من همین حرمت را اعتبار مکنم ولو ملاک دیری در کار باشد. اینه ما بوئیم هر علّت ی معلول

مستقل مخواهد این در علّت و معلول توین است اما در این امور اعتباری چنین مطلب نیست.

در نتیجه آخوند به نائین مفرماید با انتفای ملاک عقل همان حم معین شرع را استصحاب مکنیم  و بحث در این نیست که
فرد دیر و حم دیری بیاید (اگر ما بوئیم ی حم دیری به میدان مآید آن وقت همین بحثهای استصحاب کل قسم ثالث

و اینه حدوث فرد دیر برای ما مشوک است و ... پیش م آید)، همان حم مشخص اول در اینجا استصحاب م شود.

تا حالا اشال اول آخوند بر شیخ را وارد ندانستیم اما اشال دوم و سوم وارد است و نائین هم تبعیت کرده و ملاحظه فرمودید
جواب که امام از اشال آخوند و نائین دادند و از شیخ دفاع کردند، این جواب ناتمام است. تا اینجا جمعبندی بحث این است
که شیخ فرمود ما در احام شرعیهی مستند به عقل استصحاب را جاری نمکنیم این دو تا مطلب مهم: 1) ملازمه در مقام
اثبات است نه ثبوت. 2) اهمال و اجمال در ملاکات فعل است نه در ملاکات شأن. این دو اشال بر مرحوم شیخ وارد است و

روی این اساس ما مگوئیم فرمایش شیخ تام نیست و فرمایش آخوند و نائین در اینجا تام است.

نته: مرحوم آخوند در اینجا حرف بسیار محم زده، اینه فرمود جناب شیخ قاعدهی «کل ما حم به العقل حم به الشرع» را
ما قبول داریم اما ف مقام الاثبات، یعن چه؟ یعن اگر عقل ی ملاک تام را درک کرد و حم کرد شارع هم همان حم را
دارد، اما آن طرف قضیهاش اگر این ملاک رفت، بوئیم حم شرع هم از بین مرود، در اینه این ملاک برود حم عقل از
بین برود بحث نداریم! یعن آخوند و نائین نسبت به خود احام عقلیه با شیخ بحث ندارند و اینها هم استصحاب را در احام
عقلیه جاری نمدانند اما در این حم شرع متّخذ از عقل مفرمایند نه! حالا آخوند تعبیر کرد که ملازمه در مقام اثبات است نه
در مقام ثبوت. نائین مگوید احام عقلیه مفهوم ندارد، این حرف درست است. احام عقلیه مفهوم ندارند به این معنا که
بوئیم عقل مگوید اگر این ملاک باشد من این حم را مفهمم، اگر این ملاک بود من این قبح را مفهمم، اما اگر این ملاک

نبود اصلا ولو عند الشارع هم قبح ندارد، عقل نمتواند این را بفهمد.

نقدی به نظريه تمس به اقوی ملاکاً در باب تزاحم
 اینجا ی پرانتز را باز کنم ، ولو اینه بحث جامع و مفصلش را ان شاء اله اگر زنده بودیم در بحث تزاحم باید مطرح کنیم و آن
این است که واقعاً ی شبههای در این مسئلهی تزاحم در علم اصول داریم. در اصول این را به عنوان ارسال مسلّم مگیرند که
در تزاحم بروید سراغ اقوی ملاکاً، آنه عقل ملاکش را اقوا از دیری مداند. ما مخواهیم عرض کنیم (نمخواهیم به صورت
نظر قطع بوئیم، به عنوان ی شبهه عرض مکنیم) این حرف غلط است! عقل نمتواند اقوی ملاکاً را درک کند، همان
طوری که ما روی فرمایش آخوند و نائین مگوئیم عقل احاطهی به جمیع ملاکات ندارد، عقل اقوی را از کجا درک مکند؟!
مثلا در آنجا مگویند در تزاحم بین حق الناس و حق اله، حق الناس مقدّم است، اگر روایت داشته باشیم، روایت مگوید اگر
کس مدیون است، پول دارد که مخواهد با آن حج برود، نرود و دینش را ادا کند، ما این را قبول مکنیم ول اگر بخواهیم به

عقل مراجعه کنیم که جناب عقل در تزاحم بین حق الناس و حق اله شما کدام را مقدّم مکنید؟ چه ربط به عقل دارد؟!

یا مثلا در تزاحم بین حق فرد و جامعه، عقلا در ی کشت که در دریا هست مگویند باید ی نفر را غرق کنیم تا بقیه سالم
بمانند، اینجا عقلا مگویند همین اول است، حالا یا در موارد دیر، منزل ی کس در جای قرار گرفته، اگر این منزل تخریب
شود به مصلحت نوع هست (حالا بحث ضرورت را من نمگویم ضرورت ی امر دیری است)، اینجا به چه ملاک بوئیم در
تزاحم بین حق فرد و جامعه، حق جامعه مقدّم است؟ به عبارت دیر شبههای که داریم این است که اگر ما این را مپذیریم که
عقل احاطه به همهی ملاکات ندارد در باب اقوائیت هم عقل نمتواند بوید چون این اقوی ملاکاً است انتخاب شود! عقل قطعاً



نمتواند بفهمد بین نماز و روزه ملاک نماز اقوی است.

ی مثال که از اصول الفقه که شما مخواندید برایتان مزدند، مگفتند اگر دو نفر دارند غرق مشوند ی مجتهد است و
دیری آدم عام بارزش و بفایده است، عقل مگوید آنه مجتهد است اقوی ملاکاً است، مگوئیم از کجا عقل چنین چیزی
مگوید؟ شارع مگوید نفس برای من محترم است اعم از عالم و جاهل، لذا در باب دیات اگر کس ی مجتهد را کشت و یا
شود، حالا یأنّما قتل الناس جمیعاً، هر دو را شامل منفساً ف سان است، من قَتَلرا کشت از جهت دیه ی عام ه یاین
کس ی مقداری علم دارد و دیری ندارد و این در نظر شارع در این گونه امور نقش ندارد.روی همین مثال ساده که عرض
کردم از اصول الفقه هم برای شما مطرح شده فر بفرمایید، الآن دو نفر دارند غرق مشوند ی مجتهد است و دیری جاهل،
ی عادل است ودیری فاسق است، بوئیم عقل مگوید آنه اقوی ملاکاً است بیر؟ یا اینه این گونه موارد هر کدام را آدم
قدرت پیدا کرد انجام مدهد، بر هر کدام مبادرت کرد، چه فرق مکند این باشد یا آن باشد.اگر این مسئله را منر شدیم باب
تزاحم به طور کل در اصول بسته مشود، به عنوان نظر قطع ما این را تلق ننید، ما وعده مدهیم انشاءاله اگر حیات بود

در جای خودش بحث کنیم. مخواهم عرض کنم این فرمایش آخوند که ملازمه در مقام اثبات است را ما قبول داریم.

 وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


