
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۲۴ مهر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 19 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته
جمعبندی بحث تا اینجا این شد که ما کلام شیخ(اعل اله مقامه الشریف) را بیان کردیم و بعد از آن سه اشال از مرحوم آخوند

خراسان بر مرحوم شیخ ذکر کردیم که در میان این سه اشال گفتیم به نظر ما اشال اول وارد نیست و آن را جواب دادیم.

اما اشال دوم و سوم را تا اینجا پذیرفتیم و بعد منتقل شدیم به کلام مرحوم نائین، ایشان مجموعاً دو ایراد بر مرحوم شیخ
انصاری دارد، ایراد دوم نائین همان ایراد سوم است که مرحوم آخوند دارد و اشال جدیدی نیست، آنچه که اشال جدید
است همین ایراد اول مرحوم محقق نائین است که توضیحش را دیروز گفتیم و اجمالش این است که نائین در مقابل شیخ

مفرماید این کبرای کلّ که احام عقلیه از حیث مناط و ملاک همیشه مبین هستند را قبول ندارم.

این مسئله که احام عقلیه در آن اجمال و اهمال راه ندارد و از حیث مناط و ملاک مبین هستند به عنوان اساس استدلال شیخ
ه و شرعیهی مستنده به عقلیه جریان ندارد، نائینام عقلیاست  و  بر اساس آن مرحوم شیخ  فرموده است استصحاب در اح

م گوید ما این اساس را قبول نداریم.

ديدگاه امام خمين
امام رضوان اله تعال علیه هم در آن رساله استصحاب که به قلم شریف خودشان نوشتند[1] ابتدا سع دارد به این اشال
مرحوم نائین جواب بدهد بعد در آخر جوابشان ی «فتأمل» مآورند و خودشان در حاشیه کتابشان وجه تأمل را بیان کردند و
در نهایت اشال مرحوم نائین را پذیرفته اند. یعن امام هم مثل مرحوم نائین با شیخ مخالفت مکند مگوید ما احام عقلیهای

داریم که مناط و موضوع آن روشن و مبین نباشد، مپذیرند که اهمال و اجمال در ملاکات احام عقلیه راه دارد.

اما اشال که مرحوم امام به مرحوم نائین مکنند چیست؟ مفرمایند کار عقل تجرید و تجزئه است، عقل مآید این موضوع
مرکب «الذب إذا کان ضاراً و غیر نافع للاذب» این را تجزیه و تحلیل مکند و مگوید یا هر دوی اینها جزء الملاکاند یا
ی از اینها عنوان ملاک را دارد و دیری ندارد. عقل بعد از آنه تجزیه و تحلیل کرد مگوید این دو جزء یا هر دو علیت در

ملاک دارند یا ی از این دو علّت تامه و ملاک تام است و دیری ملاک نیست.

اما بعد از تحلیل و تجزیه دیر معنا ندارد بوید من هنوز نمدانم آیا این ضار بودن، غیر نافع بودن اصلا دخالت دارد یا نه؟ اگر
دخالت دارد به عنوان علّت تامه است یا ناقصه؟ بعبارة اُخری در اشال به مرحوم نائین مفرماید گویا شما فراموش کردید که
کار قوهی عاقله چیست؟ کار قوهی عاقله تحلیل و تجزیه است و کارش بیان این است که بوید این جزء این مقدار تأثیر دارد و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


وئیم یوید این ملاک تأثیر دارد و آن ندارد، کار قوهی عاقله چنین امری است. اگر بر این مقدار تأثیر دارد! یا باین جزء دی
قوهای داریم که نمتواند درک کند که آیا این ملاک هست یا نیست؟ اصلا نم توان آن را قوهی عاقله نامید.

لذا در این بیان مفرمایند فرمایش مرحوم نائین درست نیست، بعد عرض کردم ی فتأمل مآورند و وجه آن را خودشان بیان
مکنند حالا به این بیان که مفرمایند عقل احاطهی به جمیع ملاکات ندارد یا بر حسب آن تعبیری که در تقریرات در همان
م» عقل یعلی بما ه تنقیح الاصول جلد چهارم صفحه 14 به بعد آمده «لیس للعقل نورانیةٌ بها یدرک الجمیع الحقایق تفصیلا
إختلف ابواب المعقول ف فرمایند «و لذلکه تمام حقایق را به وسیلهی آن بفهمد ندارد، بعد شاهد آوردند و م تنورانی
المباحث العقلیة و المطالب اللامیة»، مفرمایند اگر واقعاً همیشه ملاکات احام عقلیه روشن باشد دیر در مباحث عقلیه
عدهای ادلهی عقل کنند که آیا اصالت با وجود است یا ماهیت؟ یدر آنجا بحث م نباید بین ابواب معقول اختلاف باشد. مثلا

مآورند که اصالت با وجود است و ی عده ادلهی عقل مآورند بر اصالة الماهیة.

قاعدهای داریم به نام الواحد لا یصدر منه إلا الواحد، آیا این قاعده را عقل مپذیرد یا نه؟ اختلاف است، ایشان مفرماید همین
که همه جا بتواند حقایق را تفصیلا قدرت ه عقل یة اختلاف وجود دارد خود این قرینه است بر اینکه در این قواعد عقلی
بفهمد ندارد، لذا مفرمایند «فیمن تصور الاجمال و الابهام ف موضوعات الاحام العقلیه»، روی این بیان متوانیم بوئیم در
موضوعات احام عقلیه اهمال و اجمال راه دارد و در نتیجه با این فتأمل کلام نائین را مپذیرند و اشال نائین را بر شیخ وارد

مدانند.

ديدگاه مختار
حالا تحقیق در مسئله چیست؟ ما هنوز به نتیجهی نهای بحث نرسیدیم ول چون این ی از اساسترین و ریشهایترین نات در
این بحث است، همیشه من خدمت شما تأکید کردم که در هر بحث ببینید آن بزناه اصل بحث چیست؟ کجا باید فر خودمان
را بیشتر متمرکز کنیم، یعن آنجاهای که اگر آن را حل کنید نتیجه قهراً برای شما روشن مشود، اینجا آیا بالأخره حق با مرحوم

شیخ است یا حق با مرحوم نائین و مرحوم امام است؟

به نظر ما حق با مرحوم شیخ است، دقت بفرمائید که شیخ ادعا نمکند که عقل ی نورانیت دارد که جمیع حقایق را درک
مکند اصلا شیخ چنین ادعای ندارد، ی عبارت را در تنقیح الاصول در ادامهی همین مطلب دارد و من هم خیل بعید مدانم
که امام این عبارت را به شیخ نسبت داده باشد اما اینجا دارد: «و بالجملة ما أفاده الشیخ من دعوی إدراک العقل جمیع مناطات
حمه و ملاکاته و قیود موضوع حمه مفصلا و مبیناً و مع عدمه لایحم بحم محل تأمل و اشال» شیخ آنچه که از مجموع

عباراتش فهمیده مشود دو مطلب است:

 ی مطلب مگوید در مواردی که عقل حم دارد ملاکش روشن است. این غیر از این است که بوئیم شیخ ادعا مکند عقل
جمیع موارد را متواند پیدا کند! نه شیخ ادعا کرده و نه شخص دیری چنین ادعای کرده، حت آنهای که دین را قبول ندارند،
شریعت را قبول ندارند، وح را قبول ندارند، اگر از ایشان بپرسیم عقل جمیع ملاکات را درک مکند؟ مگویند نه. ول بحث
این است که شیخ مفرماید در آن دایرهای که عقل ادراک مکند ما ادعایمان این است که آنجا موضوعش مبین و مشخص

است، آنجا ملاکش مشخص است.

حم عقل حم است که عند الجمیع ثابت است، شما الآن پیش ی نفر بروید در ی نقطه بوئید که العدل حسن شما در آن
تردید دارید؟ نه، در الظلم قبیح تردید دارید؟ مگوید نه، یعن حم عقل حم است که عقل بما هو حم صحیح این حم را
مکند، دیر بین مسلمان و غیر مسلمان، ایران و غیر ایران، زن و مرد فرق نمکند! چون خود عقل این حم را مکند،
نمتوانیم به نقطهی دیری از دنیا برویم و بوئیم آنها هم مگویند ما الظلم قبیح را قبول نداریم. ادعای شخص این است که در



مواردی که عقل حم مکند و این حمش مسلّم است. به امام مخواهیم متواضعانه عرض کنیم که بحث ما در آن احام
مسلّم عقل است، سؤال شیخ این است که آیا در احام مسلمهی عقلیه جای دارید که ملاکش روشن نباشد؟ در احام مسلّمهی

عقلیه جای دارید که ملاکش عنوان قدر متیقّن باشد؟ خیر.

پس آن چه مرحوم نائین بیان کرده تصویر ندارد. اینه ما فرض کنیم ی حم واقع موضوع و مناطش از باب قدر متیقّن
است، فرض است که واقع ندارد، این خلط بین احام عقلاییه و عقلیه است.

آیا بین عقل و عقلا در احام اختلاف است یا نه؟ ی از فرقهای که قائلین به اختلاف بین احام عقلیه و عقلائیه متوانند
بویند همین است، عقلا به ملاک قدر متیقّن متوانند حم کنند و مانع ندارد، عقلا م توانند بویند اگر مثلا این سه تا قید بود
یقیناً ما این حم را داریم، ول اگر ی تغییر پیدا کند ما این حم را نداریم یا معلوم نیست داشته باشیم. احام عقلا مشود به

ملاک قدر متیقّن باشد ول عقل نمشود و لعل که اینجا خلط بین احام عقلیه و عقلائیه شده است.

شما خودتان روی این قضیه فر کنید که آیا جای را داریم که ی حم عقل باشد، مسلّم هم باشد، یعن همه این حم عقل را
قبول داشته باشند ول ملاکش مبین نباشد؟!

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ از امام خمین در اصول چهار تقریر چاپ و منتشر شده و تقریرات دیری هم هست که چاپ نشده است؛ 1) تهذیب
الاصول 2) تنقیح الاصول 3) جواهر الاصول و 4) معتمد الاصول است. در میان این چهار تقریر فقط تنقیح الاصول بحث

استصحاب را دارد. البته امام استصحاب را به قلم خودشان هم نوشتهاند.


