
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 6 (شرایط متعاقدین) »

در تاریخ ۲۹ مهر ۱۳۹۱

دروس بیع ‐ شرائط متعاقدین
جلسه 20 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته:
بحث در این بود که این شخصیات حقوق مثل دولت، بان و شرکتهای که امروز در جامعه ما به وفور وجود دارد، آیا از نظر
فقه متوانیم این شخصیتها را تصویر کنیم همانطوری که برای شخصیتهای حقیق مالیت، ذمه، اشتغال ذمه، تصویر
مشود برای اینها هم همین عناوین تصویر شود، همان طوری که در اشخاص حقیق ما مگوئیم شخص مال مشود و بر
این مالیت آثاری مترتب مکنیم، شخص ذمه دارد، این ذمه اشتغال پیدا مکند، آیا متوانیم این عناوین را شرعاً برای این

شخصیات حقوق تصویر کنیم؟ بوئیم دولت مال است.

یا در زمان خودمان مثال خیل خوب، خود عنوان حوزه علمیه، ی از شخصیتهای حقوق مستحدث است، در زمان ائمهی
معصومین(علیهم السلام) چیزی به نام حوزهی علمیه نبود، امروز مگویند حوزهی علمیه مال است، حوزهی علمیه ضامن
است، یا برای حوزه قرض مگیرند، خود ذمهی حوزه اشتغال پیدا مکند، یا ی خانهای را که نمونهی زیادی هم دارد، خانه،
زمین یا باغ را وقف برای حوزه علمیه مکنند! یعن وقف برای اشخاص نیست، موقوف علیه خود حوزهی علمیه است، همان

طوری که ی جای را وقف برای مسجد مکنند، حالا ی خانهای را وقف مکنند برای حوزهی علمیه.

اینها مثالهای بسیار فراوان است که امروز داریم، اساساً شاید بشود ادعا کرد که مالیـتهای شخصیت معنوی، الآن بیشتر از
شخصیتهای افراد و اشخاص بشود، آن مقداری که دولت مال است قابل مقایسه با آن مقداری که افراد مال هستند نیست!
بحث ما این بود که چه تصویر فقه و دلیل فقه متوانیم برای این معنا داشته باشیم، همانطوری که شخص مال مشود
دولت مال است، بان مال است، امروز ی شرکت به ثبت مرسد، این شرکت اموال دارد، این شرکت دیون پیدا مکند
ون خودش ییکه در این شرکت هستند ضامناند و ذمهی آنها مشغول است! برای د گویند اشخاصبرای دیون شرکت نم

قانون دارد که باید چه شود. یعن شرکت را ضامن مدانند. آیا ما متوانیم تصویر صحیح کنیم یا نه؟

کلام مرحوم یزدی:
میل کردیم ولمقدار ت ما در اولین روزی که بحث کردیم دلیل آوردیم و شواهدی هم آوردیم، در بحث جلسه گذشته هم ی
دیدیم نیاز است که این بحث را بیشتر مطرح کنیم. کلام را مرحوم سید یزدی(علیه الرحمه) در عروه دارد، شاید این به گوش
الزکاة، یعن أن یقترض عل فرمایند یجوز للحاکم الشرعآقایان نخورده باشد یا کمتر خورده باشد. سید در کتاب الزکات م
مقترض بشود زکات، برای زکات قرض بیرد، مثل اینه من بیایم یقترض عل زید، ذمهی زید مشغول شود، خود زکات را
فرض کرده ی شخصیت حقوق، مفرماید حاکم شرع متواند بر زکات اقتراض بیرد، یعن ی کس بوید تو بعداً که
زکات بدهار مشوی الآن قرض بده که ما مصارف داریم و آن را انجام بدهیم، بعداً تو حساب کن از زکات که باید بپردازی،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1640
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


«ویصرفه ف بعض مصارفها کما إذا کان هناک مفسدةٌ لا یمن دفعها إلا بصرف مال» الآن ی مفسدهای وجود دارد که باید
ی مال صرف شود «و لم ین عند ما یصرفه فیه أو کان فقیر مضطر» الآن پول هم ندارد، ی فقیر مضطری هم وجود دارد

«فحینئذٍ یستدین عل الزکاة» قرض مگیرد بر زکات.

بعد در ادامه مفرماید «ولیس هذا من باب اقراض الفقیر و الاحتساب علیه بعد ذل، ی وقت هست که به شخص که گندم
دارد، بالأخره برایش زکات واجب مشود، فقیر به او مگوید تو ی مقدار پول یا گندم به من فقیر قرض بده، بعد هم که تو باید
زکات بده من قبول مکنم به عنوان من بردار، سید مفرماید نه! «و لیس ذل من باب اقراض الفقیر» فقیر را نمخواهد
مقترض کند «و الاحتساب علیه بعد ذل، إذ ف تل الصورة تشتغل ذمة الفقیر بخلاف المقام فإنّ الدین عل الزکاة» سید
مگوید من مخواهم بویم اصلا خود زکات مشود مقترض، خود زکات مشود مدیون، یعن زکات را فرض کرده چیزی که
قابلیت ذمه دارد و قابلیت اشتغال ذمه دارد «و لا یضر عدم کون الزکوة ذات ذمة تشتغل» ی کس بوید زکات که ی موجود

خارج معین نیست که برایش ذمه تصویر کنیم، چطور شما مگوئید خود زکات مدیون مشود؟

ال کند که زکات یاش کنیم خود زکات بشود مدیون، بعد اگر کسگوید ما تصویر مدر عبارت سید این مطلب آمده که م
عین خارج معین نیست که برایش ذمه تعریف کنیم؟ مفرماید لا یضر، چرا؟ «لأنّ هذه الامور اعتباریةٌ یصحون هذا الاعتبار»
این امور اعتباری است، عقلا هم این اعتبار را صحیح مدانند، یعن ما اعتبار کنیم زکات دارای ذمه است و ذمهی زکات
مشغول شد، بعد بوئیم بعداً که از مال زکوی پیش حاکم شرع آوردند، این مقداری که ذمهی زکات مشغول بوده را حاکم شرع
برگرداند و قرض را اول ادا کند و بعد که قرض را ادا کرد بقیهاش را در بین مصارف زکات صرف کند. بعد مفرماید «ونظیره
استدانة متولّ الوقف لتعمیره» کس که متول وقف است بیاید ی پول را قرض بیرد تا این مسجد را تعمیر کند، سید مگوید
نوئیم ذمهی متول مشغول شود، خود این مسجد ذمهاش مشغول است، یعن بوئیم مسجد بدهار است، آن عین موقوفه

ذمهاش مدیون است. این تعبیری که مرحوم سید در اینجا دارند.[1]

نته:
این نته در فرتان باشد، چون آن دلیل اول که ما ذکر کردیم برای سیرهی عقلا، بعضها در آن مناقشه دارند. که حالا آن
مناقشات را عرض مکنیم ول این مطلب را چند روز پیش بیان کردیم، به نظر ما بین سیرهی عقلا و بین اعتبارات عقلای فرق
دارد. داریم ی شواهدی مگوئیم که در فقه فقها برای... چیزهای که ی ذات معین عاقل مختار خارج نیستند، برایشان
ملیت تصویر کردند، بعبارة اُخری اگر کس این بحث را مطرح کند که مال حتماً باید ی شخص معین عادل مختار باشد؟
که بعضها مگویند چون مال سلطنت دارد، سلطنت «الناس مسلّطون» پس هر جا مالیت باشد باید سلطنت باشد و این لا
محاله اقتضا مکند که ما مالیت را منحصر به اشخاص حقیق کنیم، دیر چیزی غیر از اشخاص حقیق مال نیستند، دولت
را نمتوانیم بوئیم مال است، بان را نمتوانیم بوئیم مال است، حوزهی علمیه را نمتوانیم مال است، معنا ندارد
بوئیم اینها مال هستند، مگوئیم چرا؟ مالیت از آثار سلطنت است و سلطنت از فاعل ح مختار است پس اینها نمتوانند
مال باشند، ما عرضمان این است که اولا چه دلیل داریم بر اینه باید در هر مالیت سلطنت باشد، چه دلیل داریم؟ این را
شما در ماسب به عنوان ی اصل مسلّم گرفتید در بحث فرق بین مل، حق و حم، آنجا مگویند مل سلطنت است. ما هم
مگوئیم چه لزوم دارد که در مالیت سلطنت باشد، تا بوئیم سلطنت مال انسان ح مختار است، تا در نتیجه دولت و ...

اینها نتوانند مال شوند، ما دلیل بر این معنا نداریم.

وقت تمی ت مال کیست؟ الآن یگوئید ثلث میر کردم، شما ممقدار روی آن ف موردی که من ی کنیم، یو ثانیاً نقل م
نسبت به ثلث مالش وصیت مکند این ثلث مل چه کس است؟ آنجا که وصیت کرده برای خودم صرف کنید، بقیه اموالش
مل ورثه است، البته بعد از اخراج دیون. اما این ثلث را همهی فقها مگویند مل للمیت، چه کس مال آن است؟ میت. این
میت که سلطنت ندارد! میت که جماد و خاک شد، مگوئیم او مالش است، چرا؟ عقلا اعتبار مکنند، میت را بعد از اینه



کس از دنیا رفت هنوز برایش اعتبار مالیت مکنند، شارع هم آمده همین اعتبار را پذیرفته.

این مطلب که ما در فقه مسلّم گرفتیم که الملیة تساوق السلطنة، ی از ادلهی کسان که مگویند ما چیزی به نام مالیت
ت سلطنت است، سلطنت در دولت معنا ندارد! خود دولت بما هیگویند از آثار مالنداریم همین است، م دولت و بان
دولت چه سلطنت دارد؟ برخ جواب دادند که این گونه شخصیات حقوق متولّ دارد و ما به اعتبار متول مگوئیم خود دولت
سلطنت دارد، به نظر من این جواب درست نیست، اینه بوئیم ما در اینها تصویر مکنیم سلطنت را، اما به اعتبار متولّاش،
ه جواب درستوقف، این گویئم دولت به اعتبار رئیس جمهورش، حوزهی علمیه به اعتبار مدیر حوزه، وقف به اعتبار متولم

نشد.

ما مگوئیم اگر مگوئید خودش مال است خودش باید سلطنت داشته باشد، پس جواب درست این است که ما بوئیم اینه
در ملیت و مالیت مگوئید سلطنت باید باشد، اصلا دلیل بر این نداریم، «الناس مسلّطون» درست است، مگوئیم در
اشخاص حقیق سلطنت وجود دارد اما دلیل نداریم که کل مالیت و هر جای که پای مالیت و ملیت آمد بوئیم سلطنة

المال هم باید باشد، لزوم ندارد و شاهدش هم همین بحث میت است.

به طور کل ما بوئیم اینه در مالیت سلطنت معتبر است درست نیست،[2] حت مواردی داریم که ملیت هست ول سلطنت
نیست مثلا مفلس مال هست یا نیست؟ اگر حاکم شرع آمد حم به افلاس کس کرد مال است اما سلطنت ندارد، صغیر،
دیوانه، اینها مال هستند ول سلطنت ندارند! پس نمتوانیم بوئیم هر جا ملیت و مالیت باشد مساوق است با اینه حتماً
سلطنت باشد، پس اگر ما برای دولت اعتبار مالیت مکنیم لازم نیست سلطنت در کار باشد، نیائیم توجیه کنیم چون مسئول

دارد در حقیقت این سلطنت برای آن مسئول است، این سلطنت ندارد.

کلام مرحوم خونساری:
مرحوم خونساری(قدس سره) کتاب جامع المدارک[3] که در شرح مختصر النافع است حالا الآن در ذهنم آمد که مرحوم ایروان
داند که در حقیقت ملم در اوایل کتاب البیع، ایشان منتف مرحوم ایروان ردید رد حواشاین مطلب را دارد، ب جای ی
بوئیم مل حتماً هر جای هست که مال سلطنت داشته باشد. مفرماید «فإنّه و إن لم یعتبر للمیت الملیة نحو ملیة الاحیاء
لنّه لا مانع من الملیة نحو ملیة الجهة» ایشان مگوید ما همانطوری که برای جهات، مثل جهت فقرا، جهت علما، ملیت را

اعتبار مکنیم برای میت هم بیائیم ملیت را اعتبار کنیم.

ایشان شاید در ذهن شریفشان این بوده که چون میت دیر سلطنت ندارد نمشود آن ملیت که برای اشخاص اعتبار مکنیم
برای میت اعتبار مکنیم، بوئیم آن ملیت که برای جهات قرار مدهیم، مثلا مگوئیم این کارخانه را وقف برای عنوان فقرا
کردند نه این فقیر و آن فقیر بله عنوان فقیر! بعد مفرماید «کیف و إلا لزم أن لا یون للثلث موص به مال» اگر ما برای
میت ملیت را تصویر ننیم برای برای ثلث مال نباشد! «لو اوص بصرفه ف مثل الصدقات و هو کما تری» در همین جامع
المدارک[4] مفرماید «لا مانع للمیة الجهة فیصح الاقرار لها» اقرار کنیم بوئیم این پول مال فقراست، «حیث یعتبر العقلا

ملیتها» عقلا ملیت را اعتبار مکنند.

:کلام مرحوم خوئ
از موارد دیر در موسوعهی[5] مرحوم خوئ(قدس سره) مفرمایند «فمثل هذه الاوقاف الت ه وقف عل الجهات العامة بنحو
الصرف أو ملیة العنوان لا زکاة فیها إذا لم یقبضها شخص معین» مرحوم آقای خوئ مفرمایند اگر ی چیزی مل برای
جهات عامه است، آمدند گفتند این صد هتار گندم وقف یا مل برای حوزهی علمیه، ایشان مفرمایند زکات در آن معنا ندارد،
تا مادام که ی شخص معین این را قبض نرده باشد مل برای آن جهت هست، یعن مالیتش را تصویر مکنند اما



مگویند اینجا زکات در آن وجود ندارد.

مخواهم این نتیجه را بیرم که ممن است بین مالیـت اشخاص و مالیت جهات و عناوین کل فرقهای در بعض از آثار
باشد ول اصل این معنا مورد قبول است که بوئیم جهات عامه مالاند. بعد مثال مزنند بستان که موقوف برای مسجد است
یا برای تعزیهی امام حسین(علیه السلام) یا برای جهات عامه است مثل فقرا. اگر ی باغ به حدّ نصاب رسید، باغ که وقف
برای مسجد یا حوزه علمیه است، چون خیل هم سؤال مکنند که ی جاهای را وقف کردند برای فقرا و مسجد، آیا باید زکاتش

را داد یا نه؟ مفرمایند ولو به حدّ نصاب هم رسید «لا تجب الزکاة فیه».

موضوع بحث آینده:
راجع به آن دلیل اول که فردا مخواهیم بحث کنیم، چون مهمترین دلیل برای این بحث اعتبار فقه یعن تصحیح فقه این
شخصیات معنویه همین مسئلهی سیره عقلاست، در سیرهی عقلا بعض از اساتید بزرگ ما فرمودند ممن است بوئیم همان
سیر عقلائیه و آن شخصیات معنویهای که در زمان معصوم(علیه السلام) بوده، ما همین مقدار را بوئیم شارع امضا کرده، آن
زمان دولت بوده، آن زمان مسجد بوده، اما این شرکتهای جدیدی که الآن در زمان ما حادث شده که قبلا نبوده، بوئیم سیرهی

عقلائیه شامل این نمشود! این ی مقداری دقّت دارد که فردا مفصلش را عرض مکنم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ حالا آیا این فرمایش سید درست است یا درست نیست، فعلا به آن کاری نداریم. وقت که رسیدیم به بحث ادله زکات،
آنجا باید ببینیم از ادلهی زکات این مقدار استفاده مشود یا نه؟ آیا ادلهی زکات فقط ذمه را مآورد روی مصارف، فقرا،

مساکین و ...، یا اینه ادله به ما اجازه مدهد که برای زکات ی وجود اعتباری مستقلّ را تصویر کنیم.

[2] ـ حالا الآن در ذهنم آمد که مرحوم ایروان ی جای این مطلب را دارد، بردید رد حواش مرحوم ایروان در اوایل کتاب
البیع، ایشان منتف مداند که در حقیقت مل بوئیم مل حتماً هر جای هست که مال سلطنت داشته باشد.

[3] ـ حالا الآن در ذهنم آمد که مرحوم ایروان ی جای این مطلب را دارد، بردید رد حواش مرحوم ایروان در اوایل کتاب
البیع، ایشان منتف مداند که در حقیقت مل بوئیم مل حتماً هر جای هست که مال سلطنت داشته باشد.

[4] ـ جلد 5، صفحه 39.

[5] ـ جلد 23 صفحه 30.


