
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۱۸ مهر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 16 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته:
 عرض کردیم که فرمایشات مرحوم آخوند سه محور دارد، دو محورش را در بحث گذشته ذکر کردیم. ادامه کلام مرحوم آخوند:
محور سوم که مبتن بر ی تقریر دیری از کلام شیخ انصاری اعل اله مقامه الشریف است، برخ گفتهاند مقصود شیخ از
اینه استصحاب در احام عقلیه و احام شرعیه مستند به عقل جاری نمشود، این است که چون در احام عقلیه اهمال و
اجمال راه ندارد. عقل یا ملاک را درک مکند یا نمکند، اینطور نیست که بوئیم عقل در ی موردی من ش دارم این ملاک
هست یا ملاک نیست! یا حم کنند که بوید این حم را مکنم ولو اینه ملاکش برای من معلوم نیست ما در بین احام
عقلیه چنین قضیهای نداریم که عقل ی حم کند در حال که ملاک برای او روشن نباشد، اگر بخواهد اینطور باشد به این
معناست که اهمال یا اجمال در احام عقلیه راه پیدا کند در حال که اهمال و اجمال محال است در احام عقلیه راه پیدا کند،

این بیان است برای کلام شیخ.

مرحوم آخوند این برداشت را خودشان داشتند یا دیران این بیان را ذکر کردند، در آخر کلامشان مفرمایند درست است ما
قبول داریم که اهمال و اجمال در احام عقلیه راه ندارد اما نسبت به این ملاکات فعلیه است نه نسبت به ملاکات نفس الأمریه و
واقعیه. به عبارت دیر آخوند مفرماید اهمال و اجمال نسبت به ملاکات نفس الأمریه معنا دارد، یعن ممن است عقل نسبت به
ملاک م کرد، به یموردی ح ه اگر عقل در یگوئیم نسبت به ملاکات فعلیرا، اما م ملاک ملاک جاهل باشد، نداند ی ی
آمد حم کرد، در این مورد دیر اهمال و اجمال معقول نیست. در این مورد نمتوانیم بوئیم عقل حم کرده اما ملاکش
معلوم نیست، این محال است. پس ببینید آخرین مطلب آخوند این است که اهمال و اجمال در ملاکات فعلیه محال است، اما

ممن است ی ملاکات واقع باشد که عقل او را درک نرده باشد، نسبت به ملاکات واقعیه اهمال یا اجمال معنا دارد.

این قضیهای که در کلام شیخ هست عرض کردم عبارت شیخ در رسائل تصریح به این ندارد، برخ که خواستند کلام شیخ را
تفسیر کنند به این صورت تفسیر کردند که اگر از شیخ بپرسیم چرا استصحاب در احام عقلیه و احام شرعیهی مستند به عقل
جریان ندارد شیخ اینطور جواب مدهد که استصحاب در صورت ش است، ش در آنجای است که نسبت به ملاکات
تردیدی وجود داشته باشد و اهمال باشد، یعن عقل ی حم بند اما بوئیم این ملاک معلوم نیست، حالا که ملاکش معلوم
نیست با تغییر حالات آیا استصحاب کنیم یا نه؟ شیخ مفرماید اهمال و اجمال در ملاکات احام عقلیه راه ندارد، نمشود
بوییم عقل ی حم را مآورد روی ی موضوع مهملا، مگوید ملاکش معلوم نیست و نمدانم چیست، اینه به چه جهت
هست نمدانم ول این حم بر این موضوع بار است. لذا چون ملاکاتش روشن است چون شیخ مفرماید در ملاکات احام
عقلیه اهمال و اجمال راه ندارد آن وقت بوئیم هر وقت ملاک هست این حم هم هست، ملاک نیست این حم هم نیست، دیر

مجال برای استصحاب باق نمماند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحوم آخوند قدس سره مفرماید جناب شیخ این فرمایش شما درست است اما نسبت به آن ملاکات که بالفعل عقل بر طبق آن
ملاک حم مکند، یعن اگر عقل آمد ی ملاک را بالفعل تشخیص داد و حم کرد در این دایره اهمال و اجمال معقول
نیست، اما مگوئیم ملاکات ثبوتیه و واقعیه چطور؟ یعن ممن است ی ملاک در واقع باشد اما عقل او را درک نرده باشد
که البته این بحث تقریباً همان مطلب دوم است، یعن همان که ما دیروز گفتیم قاعدهی ملازمه در مقام اثبات است نه در مقام
ثبوت، آنجا بوئیم ملاکات در نزد شارع اوسع از عقل است، اوسع است یعن ممن است عقل ی ملاک را نفهمد و شرع
بفهمد. اینجا به این لسان مگوئیم که درست است این قاعده، این مطلب هم که معروف است اهمال و اجمال در احام عقلیه
محال است، این را قبول داریم اما نسبت به ملاکات فعل، یعن آنچه الآن عقل ملاکش را تشخیص داده بر طبق این ملاک آمده

حم مکند. خلاصهاش این است که ما الآن حم عقل فعل نداریم که ملاکش برای ما روشن نباشد.[1]

توضیح بیشتر بحث:
 عقل مگوید تصرف در مال غیر قبیح است و اگر چیزی که مال دیری است را بخواه بدون اجازه در آن تصرف کن قبیح
مال اخیه إلا بإذنه» حالا فرض کنید این روایت را اصلا لإمرا مسلم عن یتصرف ف است، حالا ما داریم در روایات «لا یحل
نداشتیم، مگوئیم همین حم عقل که مگوید تصرف در مال غیر بدون اذن مالش قبیح است، به عقل مگوئیم به چه ملاک؟ به
ملاک ظلم، این حق او است، این قبیح است. شرع هم مآید همین حم را به قاعدهی ملازمه دلالت دارد، فرض کنیم روایت در
این مورد نداریم، مگوییم از نظر شرع تصرف در مال غیر بلا إذن صاحبه حرام است، این حم شرع را روی قاعده ملازمه
بین حم عقل و شرع استفاده مکنیم، حالا اگر ما در ی موردی بوئیم دیروز در چنین موردی عقل مگفت تصرف در مال
غیر قبیح است، امروز ش داریم که این مال غیر است یا نیست؟ یا ش داریم این غیر اجازه داده یا نداده؟ یا ش داریم که
آیا هنوز آن قول باق است یا نه؟ عقل مگوید اگر هنوز اجازه نداده قبیح است، اگر اجازه داده قبیح نیست، تمام ملاکش دائر
مدار این است که نسبت به آن شخص ظلم واقع نشود، مگوئیم پس نمتوانیم استصحاب کنیم یا ملاک هست یا نیست، اگر
نمدانیم اذن داده هنوز قبیح است، اگر بدانیم اذن داده که قبیح نیست، اما شرع که در اینجا حم به حرمت مکند مگوئیم

شرع مگوید تو اگر ش داری که اذن داده یا نه؟ استصحاب حرمت کن.

مرحوم آخوند و مشهور مگویند این حم شرع مستند به عقل قابل استصحاب است، کدام حم؟ حرمت تصرف در مال غیر،
الآن ش داریم که این مال مال غیر است یا مال خودم است، دیروز تصرف در آن حرام بوده و امروز احتمال مدهم که آن
غیر به من بخشیده باشد، تصرف در آن حرام است یا نه؟ استصحاب حرمت مکنم. عقل مگوید نه این استصحاب حم
نمتواند بند، آخوند مگوید در اینجا ممن است ی ملاک بیشتری هم باشد، مثلا شارع بخواهد بوید شما تا احراز نردی
که این مال خودت شده اگر بخواه تصرف کن این اختلال در نظام به وجود مآید، ی مشلهای به وجود مآید، برای اینه
این اختلاف به وجود نیاید روی همین مگوید هنوز حرمت باق است ولو اینه اگر به حسب واقع آن شخص هبه کرده باشد

عقلا که قبح ندارد و شرع نباید بوید حرام است اما شرع مگوید همین مقدار که تو نمدان باز تصرف حرام است.

تعییین دقیق محل بحث: ما الآن که بحث مکنیم نمخواهیم بوئیم ما ش مکنیم ملاک باق است یا نه؟ و بخواهید
مستصحب را ملاک قرار بدهید این محل بحث ما نیست ولو اینه ملاک هم قابلیت استصحاب دارد، اما نسبت به اثبات حم
مشود اصل مثبت. آنچه که بحث ماست این است که مخواهیم بوئیم قبلا عقل مگفته قبیح است الآن در این حم قبح ما
ش داریم، مخواهیم مستصحب را همان حم به قبح قرار بدهیم، کما اینه در احام شرعیه هم کاری به ملاک نداریم
مگوئیم قبلا شارع گفته هذا حرام، الآن ش داریم حرام است یا نه؟ استصحاب حرمت مکنیم، بحث فقط در خود استصحاب
در خود احام است، کاری به ملاک و استصحاب در ملاک ندارد. حالا مخواهیم عرض کنیم درست است اصل حم را ما به
برکت قاعدهی ملازمه فهمیدیم اما دیروز گفتیم قاعدهی ملازمه، ملازمه را در مقام اثبات قرار دارد، یعن مگوید بین این ملاک
ری وجود ندارد و لعلگوید ملاک دیملازمه است، اما نم م شرعبا این ملاک ح م عقلو بین این ح م عقلو این ح فعل

در نزد شرع ملاک دیری باشد و ما این حم شرع را بخواهیم و ملاک نفس الأمری بتوانیم استصحاب کنیم.



عقل مگوید هر جا این ملاک باشد این حم هم هست، ول مثلا در باب حج این ملاک را تشخیص نمدهد،در باب نماز این
ملاک را تشخیص نمدهد، در زکات این ملاک را تشخیص نمدهد. احام شرعیه الطاف ف الأحام العقلیة، یعن عقل به نحو
کل مگوید هر جا  ملاک و مصلحت باشد باید حم باشد و هر جا مفسدهای باشد باید قبح باشد، بیان مصلحت و مفسده
عمدتاً به دست شارع است، یعن اگر ما شرع نداشتیم احام عقلیه چند تا ملاک برای ما متوانست بیان کند، به عدد انشتان
دست. حم شرع مستند محل نزاع است و الا اگر ی حم شرع دلیلش قرآن است، مستند به عقل نیست ولو مطابق با عقل
م شرعگوید در این حبرایش نداریم فقط دلیل قاعدهی ملازمه است، شیخ م هیچ دلیل قرآن م شرعح باشد. اما اگر ی

استصحاب جریان ندارد.

نظر استاد محترم:
 ما از این سه محوری که آخوند فرمودند، محور دوم و سوم را قبول داریم، در محور دوم فرمودند قاعدهی ملازمه فقط در مقام
اثبات است فرمایش تام است، در محور سوم فرمودند اهمال و اجمال در ملاکات فعلیه غیر معقول است اما در ملاکات ثبوتیه
معقول است این هم فرمایش درست است. ما ی حاشیه و اشال نسبت به مطلب اول مرحوم آخوند داریم که شنبه عرض

مکنیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ شما گوشه کتاب یا دفترتان این را یادداشت کنید، حالا دنبال کنید در احام عقلیه، ی وقت در ذهنم بود که از اول تا
اگر در ذهن شریفتان باشد در ی ّقضیه و دو قضیه هم نداریم! و حت داریم؟ متعدد داریم، ی م عقلآخر اصول ما چند ح
دو سال گذشته امام رضوان اله تعال علیه فرمودند اینه تمام قضایای عقلیه منته شود به حسن عقل و قبح ظلم، این را انار
به عنوان ی وقت به حسن عقل و قبح ظلم هم ندارد. ی ر هم داریم و ربطام عقلیه دیکرده و حق هم با ایشان است. ما اح
کار تمام احام عقلیهی در اصول که اصولیین گفتند مثل اینه امتثال مولا واجب است، امتثال ی از احام عقلیه است، تمام
اینها را جمع مکنید مبینید ی حم عقل پیدا مکنید که ملاکش روشن نباشد؟ مگوئیم نه، هر جا عقل ی حم کرده
ملاکش کاملا برای ما روشن است، آخوند مفرماید این را ما قبول داریم و در همین دایره مگوئیم اهمال یا اجمال در موضوع
و ملاکات احام عقلیه معقول نیست، یعن در ملاکات فعل. اما ممن است ی ملاک دیری واقعاً باشد و عقل درک نرده

باشد.


