
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۱۷ مهر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 15 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته:
 عرض کردیم مرحوم شیخ قائلاند به اینه استصحاب همان طوری که در احام عقلیه جریان ندارد در احام شرعیهی مستند
به احام عقلیه، یعن احام شرع که دلیلش عقل است، احام شرع که از عقل اتخاذ مشود، در این احام شرعیه هم
جریان ندارد و در نتیجه مرحوم شیخ استصحاب را فقط در احام شرعیهای که دلیل آن کتاب یا سنّت یا اجماع است جاری
مدانند، دلیل باید دلیل غیرعقل باشد. کلام شیخ را با آن توضیحات دقیق که داشت عرض کردیم و ان شاء اله آقایان به

عبارت شیخ مراجعه فرمودند.

ما قاعده تطابق را معنا کردیم، برای بیان قاعده تطابق دو نته را باید دقت کنیم، 1) عقل مگوید همانطوری که احام من عقل
بر طبق مصالح و مفاسد است، اجمالا من مگویم احام شرع هم بر طبق مصالح و مفاسد است. یعن اگر کس بوید عقل
چنین حرف نمزند و بشود اشعری، اشاعره مگویند احام تابع مصالح و مفاسد نیست، دیر کاری به آن نداریم ول این
اشال مستشل روی مبنای عدلیه است که عدلیه مگویند همانطوری که احام عقلیه بر طبق مصالح و مفاسد است احام
شرعیه هم بر طبق مصالح و مفاسد است. 2) این ملاکات که در احام شرعیه است طوری است که «لو ادرکه العقل لحم بما
حم به الشارع» یعن عقل نمتواند به این ملاک برسد و آن حم را که شارع فرموده را حم نند! اگر شارع فرموده حج
واجب است، عقل مگوید اجمالا مدانم ملاک دارد، طواف واجب است، مگوید من مدانم ی ملاک دارد اما تفصیلا این
ملاک را نمداند، طوری است که اگر شارع ملاک را در اختیار عقل قرار بدهد همین وجوب طواف را هم عقل به او اذعان
مکند. لذا از اینه تعبیر مکنیم به قاعدهی تطابق، یعن تطابق بین ملاک شرع به این معنا. نمگوئیم معنای تطابق این است که
هر چه عقل ملاک مداند شرع هم ملاک بداند، نه! مگوئیم هر چه را که شرع ملاک مداند عقل هم اگر به او دسترس پیدا کند

ملاک مداند.

نته: در بحث امروز کلام مرحوم آخوند را بیان مکنیم و نتهای را که باید دنبال کنیم این است که برخ از بزرگان صاحب
کتاب منتق الاصول، ادعا دارند که کلام شیخ را اعلام از جمله خود مرحوم آخوند، نائین و دیران درست تفسیر نردند و
چون درست تفسیر نردند آمدند به شیخ اشال کردند، حالا باید ببینیم که واقعاً مراد اصل مرحوم شیخ طبق آن توضیح که ما
دادیم در بحث دیروز، و حالا ببینیم اشالات هم که در کلمات دیران است چیست؟ تا بعد ببینیم در جمعبندی نهای واقعاً مراد

شیخ چیست؟

کلام مرحوم آخوند:
 آخوند با شیخ در ی جهت مشترک است، آخوند مگوید استصحاب در احام عقلیه جریان ندارد اما اختلافشان با شیخ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اینجاست که آخوند مفرماید استصحاب در احام شرعیه مطلقا جریان دارد، یعن ولو احام شرعیه مستند به عقل باشد، در
احام شرعیهی غیر مستنده، بین آخوند و شیخ اختلاف نیست، همانطوری که شیخ در احام شرعیهی غیر مستند به عقل
استصحاب را جاری مداند آخوند هم جاری مداند، شیخ احام شرعیهی مستندهی به دلیل عقل را استصحاب را در آن جاری
نمداند و آخوند جاری مداند. لذا آخوند مگوید در احام شرع مطلقا یعن سواء کان دلیل حم شرع عقل باشد یا نقل

باشد استصحاب جریان دارد.

مرحوم آخوند برای اینه مدعایشان را روشن کنند مفرمایند شرط اول در استصحاب این است که ما ی یقین و ش در بقاء
داشته باشیم این دو رکن استصحاب است، یقین و ش. یقین به وجود سابق و ش در بقاء. آن وقت از این دو رکن تعبیر
مکنند به اینه در استصحاب اتحاد قضیهی متیقّنه و مشوکه لازم است، یعن همان چیزی که به عنوان قضیهی متیقّنه است
همان باید قضیهی مشوکه باشد، مگوئیم قبلا در وجوب نماز جمعه یقین داشتیم، یقین ما چه بوده؟ وجوب نماز جمعه، همین

قضیهی متیقّنه الآن باید برای مشوک شده باشد. شرط است در استصحاب اتّحاد بین القضیتین، قضیه متیقه و مشوکه.

آن وقت مفرمایند ابتداء در احام شرعیه چه مدرک احام شرعیه عقل باشد و چه شرع باشد مفرمایند حصول این اتحاد
گوئیم چون یکنید؟ مم کنید، چرا ش ش که ی کنید؟ جایآئید استصحاب مفرمایند کجا مل است، چرا؟ ممش
قیود و حالات، ی خصوصیات تغییر کرده، اگر تغییر به وجود نیاید برای شما ش ایجاد نمشود! مگوئیم آن زمان، زمان
حضور بوده و الآن زمان غیبت شده و باید ی تغییری بیاید، اگر تغییری نباشد اینجا برای انسان ش به وجود نمآید، بعد
مفرمایند پس ش در بقاء حم همیشه ناش از ش در بقاء موضوع است و ما امان ندارد ش در بقاء ی حم بنیم الا
اینه ش در بقاء موضوع داشته باشیم، به خاطر همین که موضوع ی مقدار تغییر کرده لذا طبق این بیان مفرمایند باید باب
استصحاب را ببندیم، مگوییم ش در بقاء حم همیشه ناش از ش در بقاء موضوع است، شما هم در استصحاب مگوئید
بقاء موضوع لازم است یا عبارةٌ اُخری این است که اتحاد قضیهی متیقّنه و مشوکه لازم است. مرحوم آخوند مفرماید ما

مگوئیم این اتحاد عرف بین القضیتین کاف است.

نته: دو نته را اینجا بیان مکنند؛ اول اینه بوئیم عرف بوید این موضوع باق است، عرف این موضوع را همان موضوع
گذشته بداند و نتهی دوم که ناش از همین نتهی اول است این است که آخوند مفرماید بعض از قیود و شرایط ممن است
گوید این از حالات موضوع است. مثلاکند، عرف ماه نمم به او نمات باشد، اما عرف به دیدهی مقوبه حسب واقع از مقو
حالا ی ،م دارد به نام نجسح ر و یقید دارد به نام متغی موضوع داریم به نام الماء و ی ی ،ر نجسگوئیم الماء المتغیم
آب الآن تغییرش زائل شد، قبلا رنش تغییر کرده بود و حالا زوال تغییر به وجود آمد، بعد از دو سه روز زوال تغییر به وجود
آمده، عرف مگوید این همان آب است و فرق نرده، مگوئیم عنوان تغییر چطور؟ ممن است تغیر به حسب الواقع از
مقومات این موضوع باشد، یعن بوئیم این حم نجس برای مطلق ماء نیست، ماء به قید تقید است اما عرف تغیر را از حالات

مداند، عرف مگوید این قید ولو در واقع هم از مقومات موضوع باشد، مقوم یعن چه؟

یعن اینه اگر از بین رفت موضوع هم از بین مرود، اگر تبدیل و تبدّل در آن به وجود آمد، در موضوع هم تبدیل و تبدل به
وجود مآید، عرف مگوید ولو در واقع هم از مقومات باشد اما من این را از حالات مدانم. مثلا مگوئیم زید را دیروز در
خیابان دیدم زنده بودم، امروز ش ّ در حیاتش مکنم! و مدانم امروز در خیابان نیست، مگوئیم در خیابان بودن از حالاتش
است، مقومش نیست ولو امروز در خیابان نیست مدانم از خیابان عبور کرده و به منزلش رفته، ش کردم آیا زنده است یا نه؟
عرف مگوید در خیابان بودن از حالاتش است. حالت یعن آنچه اگر تغییر کند موجب تغییر موضوع نمشود. در ادلهی شرعیه
محور عرف است، به عرف م‌گوئیم الماء المتغیر نجس، حالا تغیرش از بین رفته اما عرف مگوید موضوع باق است، مگوئیم
احتمال دارد در واقع مقوم باشد، عرف مگوید من کاری به آن ندارم به حسب ظاهر به نظر من این از حالات است، این اولین

محور کلام آخوند است که قیود ممن است به حسب الواقع مقوم باشد اما عرف به دیدهی حالت به او ناه کند.



م شرعکنیم، شیخ فرمود اگر حفرمایند از همین جا ما بطلان کلام شیخ را استفاده مال مرحوم آخوند به شیخ: بعد ماش
مستفاد از دلیل عقل باشد با ش در بقاء حم، ش در موضوع مشود، ش در ملاک مشود، و دیر نمتوان استصحاب
کرد. آخوند مفرماید این در صورت است که ما عرف را ملاک قرار ندهیم، اگر خود عقل را ملاک قرار بدهیم بوئیم عقل ملاک
است در اینه آیا این موضوع باق است یا نه؟ ببینیم این آب عقلا باق است یا نه؟ آب که قبلا متغیر بوده و الآن متغیر نیست!
عقل مگوید این غیر از آن آب است، اما اگر ملاک را عرف قرار دادیم، عرف مگوید ولو این حالتش تغییر کرده ول این آب

امروز هم همان آب سه روز پیش است و اینجا دیر استصحاب جریان پیدا مکند.

ان قلت: اینجا دو مرتبه در عبارت آخوند ی إن قلت و قلت وجود دارد که ی مقدار این هم نیاز به دقت دارد، مستشل به
مرحوم آخوند مگوید جناب آخوند ما چطور متوانیم این مطلب را قبول کنیم در حال که بین حم عقل و حم شرع ملازمه
وجود دارد، مستشل مگوید مقتضای ملازمه این است که همانطوری که ش در موضوع عقل قابلیت جریان استصحاب
ندارد ش در موضوع حم شرع مستند به عقل هم باید مانع از جریان استصحاب باشد، مستشل مگوید چون بین حم
عقل و حم شرع ملازمه است ما از این ملازم مخواهیم نتیجه بیریم، مگوئیم اگر ش در موضوع حم عقل سبب شود که
ما دیر نتوانیم استصحاب جاری کنیم بوئیم ش در حم عقل همه جا برمگردد به ش در موضوع و در استصحاب بقاء
ر آنجا موضوع باقدر موضوع باشد و دی مستند به عقل هم مساوی با ش م شرعدر ح دانیم، باید شموضوع را لازم م

نباشد، آنجا هم نتوانیم استصحاب کنیم.

به عبارت دیر مستشل به آخوند مگوید شما قاعدهی ملازمه را چار مکنید؟ شما که آمدید جلوی شیخ ایستادید مگوئید
استصحاب در احام عقل جاری نیست، در شرع مستند به عقل جاری هست با قاعدهی ملازمه چار مکنید؟ با این
توضیح که عرض کردیم، قاعدهی ملازمه مگوید روی هر جهت بوئید در احام عقل استصحاب جاری نیست روی همان

جهت هم باید بوئید در این حم شرع مستفاد از دلیل عقل هم جاری نیست.

قلت: مرحوم آخوند اینجا ی نظریهپردازی مکند، ی مطلب جدیدی را ارائه مدهد و مفرمایند ملازمه در مقام دلالت و
کشف است، نه در مقام ثبوت و واقع. مفرماید این قاعدهی ملازمه مربوط به مقام دلالت و کشف است، مربوط است به اینه
اگر ی ملاک بالفعل ملاک حم عقل است و عقل به خاطر این ملاک حم کرده. آخوند مفرماید ملازمه در مقام دلالت و
کشف است به این معنا که اگر به حسب ظاهر و در مقام اثبات عقل بوید من به خاطر این ملاک این حم را مکنم، مگوئیم
شرع هم باید همین کار را کند، اما مفرمایند در ثبوت و واقع ملازمه نیست، یعن ممن است ی چیزی واقعاً ملاک برای حم
شرع هم باشد اما عقل آن را نفهمیده باشد. ممن است ی خصوصیت دیری و ی ملاک دیری هم در این حم باشد و عقل

به آن خصوصیت علم پیدا نرده و با آن خصوصیت این حم شرع باق است.

اگر بین حم عقل و شرع ثبوتاً و اثباتاً ملازمه باشد آخوند مفرماید این اشال وارد است، یعن بوئیم هر جا عقل ملاک را
درک کرد شرع هم همان ملاک را دارد، اگر درک نرد شرع هم آن ملاک را ندارد، نتیجه این مشود با این ملاک این حم
هست، وقت در  این ملاک ش پیدا شد در حم هم ش پیدا مشود و فرق هم بین حم عقل و شرع نیست! ول آخوند
مفرماید ملازمهی بین حم عقل و حم شرع فقط در مقام اثبات است. در مقام اثبات یعن آن ملاک را که عقل درک کرده
و طبق آن حم کرده، شرع هم همان ملاک را قبول دارد، اما به این معنا نیست که ملاک دیری واقعاً در کار نیست! ممن

است ملاک دیری باشد، شرع آن ملاک را مداند اما عقل نمداند.

بوئید چه ربط به مطلب ما نحن فیه دارد؟ ربطش این است که مگوئیم در ی حم شرع مستشف از حم عقل ممن
م شرعن است شارع برای این حوئیم ممما یقین به ارتفاعش داشته باشیم، اما ب در نزد عقل اصلا است آن ملاک اثبات
ی ملاک دیری، ی خصوصیت دیری در کار باشد و به اعتبار آن ملاک این حم باق باشد. پس متوانیم در احام شرعیه



ولو در شرعیهی مستندهی به عقل استصحاب کنیم، مانع ندارد، به خاطر همین توضیح که  در اینجا ذکر کردیم.

هنوز کلام آخوند ناقص است، ی مقدار دیر مانده. آخوند مجموعاً سه محور در کلامش وجود دارد که باید در مقابل شیخ
مطرح کنند ما تا اینجا دو محورش را ذکر کردیم، محور اول ممن است ی قیدی به حسب واقع مقوم باشد اما عرف او را از
حالات بداند، محور دوم این ملازمه در مقام دلالت است، در مقام اثبات است اما در مقام ثبوت نیست. باز عبارت آخوند را

آقایان امشب با دقت مطالعه کنید تا فردا ان شاء اله.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


