
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » استصحاب »

در تاریخ ۰۸ مهر ۱۳۹۱

استصحاب
جلسه 9 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمد له رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

استصحاب از مسائل علم اصول
ی از بحثهای که بزرگان در اول استصحاب و بعد از تعریف آن عنوان فرمودند این است که آیا بحث از استصحاب از

مسائل علم اصول است یا اینه از قواعد فقهیه است و باید جزء مباحث فقه مطرح شود.

در اینجا چهار نظر به عنوان نظرات مطرح و مهم وجود دارد:

1) ی نظر این است که استصحاب و بحث از استصحاب مطلقا از مسائل اصولیه است، اعم از استصحاب که در شبهات
حمیه جاری است و استصحاب که در شبهات موضوعیه جاری است.

2) نظر دوم این است که استصحاب مطلقا از قواعد فقهیه است و چون در قواعد فقهیه بحث نشده در علم اصول مورد بحث
قرار دادند یا مثلا به تبع اینه اصول اهل سنّت استصحاب را در ضمن مباحث اصول مطرح کردند، در اصول شیعه هم
همینطور مطرح شده و الا عنوان قاعدهی فقهیه را دارد. اینها مطلقا این نظر را دارند یعن چه استصحاب در شبهات حمیه

باشد و چه در شبهات موضوعیه باشد .

3) نظر سوم این است که باید بین استصحاب جاری در شبهات حمیه با استصحاب جاری در شبهات موضوعیه تفصیل
بدهیم. استصحاب که در شبهات حمیه جاری است از مسائل علم اصول است، استصحاب که در شبهات موضوعیه است از

قواعد فقه است.

4) از کلام شیـخ انصـاری یـ نظـر چهـارم اسـتفاده مشـود و آن اینـه در خـود شبهـات حمیـه هـم بایـد تفصـیل داد بیـن آن
که به عنوان اماره است، اگر استصحاب به عنوان اصل عمل است و بین استصحاب که به عنوان اصل عمل استصحاب
باشد ی از قواعد فقهیه است اما اگر به عنوان اماره باشد این از مسائل علم اصول است، این چهار نظر که در این بحث وجود

دارد.

بحث را از کلام شیخ شروع مکنیم، بعد کلام آخوند را مگوئیم و بعد هم ی اشارهای به کلام مرحوم نائین داریم و بحث را ان
شاء اله امروز تمام کنیم.

ديدگاه شيخ انصاری[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1641
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحوم شیخ در رسائل مفرمایند استصحاب جاری در شبهات موضوعیه که مسلم از مسائل علم اصول خارج است برای اینه
در شبهه موضوعیه به طور مستقیم ی حم شرع را بیان مکنیم. مسئلهی اصولیه نتیجهاش بیان ی حم است که کبرای
استنباط حم شرع قرار مگیرد، شما اگر گفتید این شء قبلا نجس بوده، الآن ش داریم نجس است یا نه؟ استصحاب
نجاست مکنید، با این استصحاب چه نتیجهای گرفتید؟ ی حم نجاست جزئ معین، این روشن است که عنوان مسئلهی
اصولیه را ندارد. مسئلهی اصولیه آن است که نتیجهاش برای استنباط حم کل قرار بیرد و این در شبهات موضوعیه نیست
فقط در شبهات حمیه معنا دارد آن وقت در شبهات حمیه باز مفرمایند اگر گفتیم استصحاب از امارات است و مستند و
مدرک در آن حم عقل یا بناء عقلاست مفرمایند «لا اشال ف أنّه من المسائل الاصولیة» اگر گفتیم استصحاب از امارات
است و دلیل بر آن عقل یا بناء عقلاست. ما به وسیلهی استصحاب کشف از ی حم کل مکنیم مگوئیم نماز جمعه در زمان
حضور واجب بوده الآن که ش داریم استصحاب وجوب مکنیم به عنوان ی اماره یعن این استصحاب کاشفیت دارد از
ی حم کلّ که وجوب صلاة جمعه در زمان غیبت باشد. شیخ مفرماید روی این مبنا که استصحاب از اصول عملیه باشد

.«الو اش اگر بخواهیم آن را از مسائل علم اصول قرار بدهیم «فیه غموض

در حقیقت باید بوئیم شیخ در این فرض که استصحاب از اصول عملیه باشد توقف کرده. وقت مگوید فیه غموض و اشال
به این معناست که شیخ در اینجا توقف کرده و هیچ کدام را اختیار نرده، مفرماید از ی جهت ما نمتوانیم بوئیم این از
مسائل علم اصول است برای اینه موضوع علم اصول ادلهی اربعه است و مسائل آن است که بحث از احوال این ادلهی اربعه
را دارد و بحث از استصحاب روی اینه اصل عمل باشد دیر بحث از خود سنّت است نه از عوارض سنّت. مگوئیم در سنت
چنین حدیث داریم یا نه؟ چنین قاعدهای داریم یا نه، که اگر ی حم کل قبلا یقین بوده و الآن ش داریم آیا در سنّت چنین

قاعدهای وجود دارد یا ندارد؟ دیر بحث از استصحاب مشود بحث از خود سنّت، نه بحث از عوارض سنّت.

لذا مفرمایند روی این مبنا نمتوانیم بوئیم از مسائل علم اصول است، اما از ی جهت هم نمتوانیم از مسائل علم اصول
خارجش کنیم برای اینه مسائل اصول ی از معیارهایش این است که مسائل است که نتیجهاش فقط نافع برای مجتهد است و
مقلّد حظّ از آن ندارد، این همین معیار را دارد. شما در شبهات حمیه نمتوانید استصحاب «لا تنقض الیقین بالش» را
دست ملّف بدهید، این فقط اختصاص به مجتهد دارد و مجتهد است که متواند در اینجا ببیند آیا بنا را متواند بر یقین سابق

بذارد یا نه؟

قواعد فقهیه و هذا مسائل جزئ فقه مشترکةٌ بین المجتهد و العام، شما قاعدهی فقهیه را به دست ملّف و عام بدهید و
بوئید «الصلح جائز بین المسلمین» که برایش قابل عمل است، ی قاعدهی فقهیه است که برای او قابل عمل است. بوئیم هر
وقت بعد از نماز فراغ از نماز پیدا کردی ش کردی در صحت بعض از اجزاء و خصوصیات، قاعدهی فراغ را جاری کن،
قاعدهی فراغ و کثیری از قواعد فقهیه این چنین است. لذا شیخ مفرماید از این جهت که استصحاب در شبهات حمیه را

نمتوانیم به دست ملّف بدهیم و فقط اختصاص به مجتهد دارد، باید بوئیم این از مسائل علم اصول است.

پس از ی جهت نمشود گفت از مسائل علم اصول است چون بحث از استصحاب بحث از وجود این سنّت است، آیا چنین
چیزی هست یا نیست؟ بحث از عوارض نیست، از ی جهت هم چون اختصاص به مجتهد دارد ما باید بوئیم این مربوط به

مجتهد است و فقط باید به عنوان مسائل علم اصول مطرح بشود.

ارزياب
 اینجا بر فرمایش شیخ حاشیهی مهم وجود دارد هر چند مرحوم نائین  و بسیاری از بزرگان بعد از شیخ  هم این معیار را قبول
کردند که ی از فرقهای قاعده فقهیه و اصولیه این است که قاعدهی اصولیه مختصةٌ بالمجتهد و قاعده فقهیه مشترکةٌ بین
المجتهد و العام، اما این به نظر ما موارد نقض دارد. ی از موارد نقضش این است که ما در فقه، ی از قواعد فقهیه داریم



کل شرط جایز، کل شرط صحیح الا شرطٌ خالف کتاب اله. آیا مشود این را به دست عام داد؟ آیا متوانیم به عام بوئیم تو
هر شرط را که دیدی مخالف با قرآن است را عمل نن و او باطل است، عام از کجا متواند تشخیص بدهد که این شرط
مخالف با کتاب است یا مخالف با کتاب نیست. بنابراین این معیار و این ضابطه که شیخ ارائه فرمودند با این بیان نقض

مشود.

ديدگاه محقق خراسان
که مستندش اصل عمل گوید بحث از استصحاب مطلقا از مسائل علم اصول است چه استصحاب مرحوم آخوند در کفایه م
باشد و چه استصحاب که مستندش اماره باشد، مفرمایند آن چیزی که ی مسئلهای را مسئلهی فقهیه یا قاعدهی فقهیه مکند
آن است که حم عمل را بلا واسطه بیان کند. در حال که استصحاب وقت مگوئید اصل عمل است اینه کاشف از واقع
نیست، بنا بر اینه اصل عمل باشد آیا این روایات استصحاب به دست مجتهد یا غیرمجتهد ی حم مستقیم مربوط به عمل
مدهد مثل این که مگوئیم کل شء طاهر، کل شء حلال (که بر ی حم شرع مستقیم دلالت دارند)؟ قبلا در تعریف
استصحاب گفتیم بیائیم باید بررس کنیم لا تنقض الیقین بالش آیا به دلالة المطابقیه ی حم شرع بلا واسطه را برای ما بیان

مکند؟ مگوئیم نه.

شما لا تنقض الیقین بالش را اماره بدانید یا اصل بدانید، برای شما در هر دو صورت حم شرع مستقیم افاده نمکند، لذا
آخوند مفرماید ملاک ما همین است، ایشان مفرماید ملاک ما در مسئلهی اصولیه این است که مسئلهی اصولیه قاعدهای به
دست ما مدهد، این قاعده در طریق استنباط حم کلّ است اما خودش ی حم مستقیم در مقام عمل را دلالت ندارد، لذا
آخوند برخلاف شیخ که شیخ تفصیل داد بین اصل عمل بودن و اماره، آخوند مفرماید ما چه اصل عمل بدانیم و چه اماره

بدانیم استصحاب از مسائل علم اصول است.

مرحوم آخوند ی مؤید و شاهدی برای نظر خودشان آورده که گاه مجرای استصحاب ی حم اصول و مسئلهی اصولیه
است؛ اگر ی کس مرجع تقلیدش از دنیا برود، ش کند که آیا فتوای او بر حجیت باق مانده یا نه؟ استصحاب مکند حجیت
قول میت را. حجیت مسئلةٌ اصولیه، مگوید در زمان حیاتش قول او برای ما حجت بود و الآن ش مکنیم حجیت دارد یا نه؟

حجیت را استصحاب مکنیم. پس نمشود ی چیزی که گاه مجرایش مسئلهی اصولیه است بخواهد مسئلهی فقهیه باشد.

ارزياب
1) این ضابطهای که مرحوم آخوند فرمودند هم نقض دارد و نقضش قاعدهی تسامح در ادلهی سنن است، قاعدهی تسامح در
که قاعده تسامح در ادلهی سنن بلا واسطه بر ی از قواعد فقهیه قرار دادند، در حال ادلهی سنن را همهی فقها به عنوان ی
حم فرع مربوط به عمل دلالت ندارد، قاعدهی تسامح در ادلهی سنن مگوید اگر ی خبری به شما رسید که سندش ضعیف
بود، مدلول این خبر مربوط به سنن بود، از ضعف خبر چشمپوش کن یعن این قاعده ضعف سند را جبران مکند، هر گونه
ضعف سند را حل مکند، خبر ضعیف در سنن را برای ما حجت قرار مدهد این حجیت خبر ضعیف در سنن مستقیماً دلالت

بر ی حم عمل بلا واسطه ندارد.

2) همانطوری که اصل ضابطهای که مرحوم آخوند فرمود  نقض دارد، این شاهدی هم که آورده مورد نقض واقع شده است(این
نقض را در کتاب منتق نقل کرده و ظاهراً از شیخ هم نقل کرده)، به مرحوم آخوند گفته شده که گاه اوقات عس مسئله
است، یعن گاه اوقات مجرای ی مسئلهی فقهیه هم مسئلهی اصولیه است. شما مگوئید چون استصحاب گاه اوقات در
مورد مسئله اصولیه جاری مشود پس از مسائل علم اصول قرار بدهیم نه از مسائل علم فقه، مگوئیم ما مسائل فقهیهای داریم
که مجرای او مسئلهی اصولیه است، شما در اصول مگوئید اگر ی مجتهدی بخواهد به ی ظاهری عمل کند مثل عموم،
گویید اگر فحص از معارض به اندازهی حرج رسید لازم نیست، یاطلاق و ...، این باید فحص از معارض کند بعد در فقه م



مقدار اگر آمد فحص کرد و به اندازهی حرج رسید دیر فحص لازم نیست و آن ظاهر برای مجتهد حجیت دارد.

پس شما لا حرج را که ی از قواعد فقهیه است در مورد مسئلهی اصولیه جاری کردید، مسئلهی اصولیه لزوم فحص از
معارض است، آمدید همین قاعدهی فقهیه را در مورد مسئلهی اصولیه جاری کردید، این نقض بر مرحوم آخوند وارد شده است.
نتیجه اینه مخواهند بفرمایند مجرد اینه ی مسئلهای مجرای او در بعض از موارد مسئلهی اصولیه است ملازمه ندارد که
این مسئله خودش هم از مسائل علم اصول باشد، ممن است این مسئله خودش از مسائل فقهیه باشد و مع ذل در بعض از
موارد مجرای او مسئلهی اصول بشود. به عبارت دیر قاعدهی لا حرج در خیل از موارد جاری است، گرفتن روزه در فصل
تابستان با این مقدار ساعت برای کس که باید برود در بیابان کشاورزی کند حرج است، لاحرج مآید وجوب را از او
برمدارد، لاحرج در کثیری از این موارد که جاری است حم فقه عمل بلا واسطه را هم دلالت دارد اما در بعض از موارد

مجرای لا حرج ی مسئلهی اصولیه است مثل همین مثال که بیان کردیم.

 به نظر ما این نقض بر مرحوم آخوند وارد نیست چون شما وقت لاحرج را جاری مکنید مگوئید مثلا فحص از معارض
زمان که به حدّ حرج رسید واجب نیست، یعن مستقیماً م گوید لازم نیست مجتهد به عمل و فحص خودش ادامه بدهد. این
گوید یاست که کاری به حرج ندارد، م آنجای ر مسئلهی اصولیه نیست، مسئله اصولبلا واسطه است و دی م عملح ی
ظاهری حجت است که معارض نداشته باشد، اصلا در اصول شما همین اندازه مگوئید که الظاهر حجةٌ مادام لم یعارضه
شء، اما شما الآن آمدید با لاحرج مگوئید «إذا وصل إل حدّ الحرج لا یجب الفحص» این دیر مسئلهی اصول نیست،
خودش ی مسئلهی فقهیه مشود و مربوط به مقام عمل است. پس این نقض با این بیان که عرض کردیم بر مرحوم آخوند

وارد نیست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

[1] ـ «أن مسألة الاستصحاب عل القول بونه من الأحام العقلية مسألة أصولية يبحث فيها عن كون الش‌ء دليلا عل الحم
الشرع نظير حجية القياس و الاستقراء..... أما عل القول بونه من الأصول العملية فف كونه من المسائل الأصولية غموض من
حيث إن الاستصحاب حينئذ قاعدة مستفادة من السنة و ليس التلم فيه تلما ف أحوال السنة بل هو نظير سائر القواعد
المستفادة من التاب و السنة و المسألة الأصولية ه الت بمعونتها يستنبط هذه القاعدة من (قولهم عليهم السلام: لا تنقض اليقين
بالشك) و ه المسائل الباحثة عن أحوال طريق الخبر و عن أحوال الألفاظ الواقعة فيه. فهذه القاعدة كقاعدة البراءة و الاشتغال
نظير قاعدة نف الضرر و الحرج من القواعد الفرعية المتعلقة بعمل الملف نعم يندرج تحت هذه القاعدة مسألة أصولية يجري فيها
الاستصحاب كما يندرج المسألة الأصولية أحيانا تحت أدلة نف الحرج كما ينف وجوب الفحص عن المعارض حت يقطع بعدمه

بنف الحرج.
نعم يشل كون الاستصحاب من المسائل الفرعية بأن إجراءها ف موردها أعن صورة الشك ف بقاء الحم الشرع السابق
كنجاسة الماء المتغير بعد زوال تغيره مختص بالمجتهد و ليس وظيفة للمقلد فه مما يحتاج إليه المجتهد فقط و لا ينفع للمقلد و
هذا من خواص المسألة الأصولية فإن المسائل الأصولية لما مهدت للاجتهاد و استنباط الأحام من الأدلة اختص التلم فيها

بالمستنبط و لاحظ لغيره فيها.
فإن قلت إن اختصاص هذه المسألة بالمجتهد لأجل أن موضوعها و هو الشك ف الحم الشرع و عدم قيام الدليل الاجتهادي

عليه لا يتشخص إلا للمجتهد و إلا فمضمونه و هو العمل عل طبق الحالة السابقة و ترتيب آثارها مشترك بين المجتهد و المقلد.
قلت جميع المسائل الأصولية كذلك لأن وجوب العمل بخبر الواحد و ترتيب آثار الصدق عليه ليس مختصا بالمجتهد نعم تشخيص
مجرى خبر الواحد و تعيين مدلوله و تحصيل شروط العمل به مختص بالمجتهد لتمنه من ذلك و عجز المقلد عنه فأن المجتهد



ف ه الشرعم التحصيل مقدمات العمل بالأدلة الاجتهادية و تشخيص مجاري الأصول العملية و إلا فح نائب عن المقلد ف
الأصول و الفروع مشترك بين المجتهد و المقلد .....

أقول معن الاستصحاب الجزئ ف المورد الخاص كاستصحاب نجاسة الماء المتغير ليس إلا الحم بثبوت النجاسة ف ذلك
الماء النجس سابقا و هل هذا إلا نفس الحم الشرع و هل الدليل عليه إلا (قولهم عليهم السلام: لا تنقض اليقين بالشك) و بالجملة
فلا فرق بين الاستصحاب و سائر القواعد المستفادة من العمومات. هذا كله ف الاستصحاب الجاري ف الشبهة الحمية المثبت
ال فالشبهة الموضوعية كعدالة زيد و نجاسة ثوبه و فسق عمرو و طهارة بدنه فلا إش أما الجاري ف .لم الظاهري الللح
لم فيه عللم فيه من باب الظن أم كان من باب كونها قاعدة تعبدية مستفادة من الأخبار لأن التما فرعيا سواء كان التكونه ح
الثان الشبهات الخارجية و عل اعتبار سائر الأمارات كيد المسلمين و سوقهم و البينة و الغلبة و نحوها ف لم فالأول نظير الت

من باب أصالة الطهارة و عدم الاعتناء بالشك بعد الفراغ و نحو ذلك» فرائدالأصول، ج 2، صص 544-546.


