
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« فقه » خارج فقه » جهاد ابتدای

در تاریخ ۰۹ مرداد ۱۳۹۱

جهاد ابتدای
جلسه 7 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

یادآوری1: بررس مراد از دو فراز «فَانْ انتَهوا» در طائفهی اول آیات

)؛ عرض کردیم که سیاق آیات دلالت بر این يمحر غَفُور هنَّ الا فَاونْ انتَهبحث رسید به این تعبیر در این آیه شریفه در آیه 192 (فَا
دارد که مراد از انتهاء، «امتناع از فتنه» است، یعن اگر اینها از فتنه دست برداشتند، خداوند اینها را مبخشد. «یغفر اله لهم إن
اله غفور رحیم»؛ که فراز «فَانَّ اله غَفُور رحيم» تعلیل است که قائم مقام جواب شرط است، اگر اینها امتناع از فتنه کردند و

دیر دست از شرک و کفر برداشتند، خداوند اینها را مبخشد.

لازم به ذکر است این معنای که ذکر کردیم مراجعه کردیم به «التبیان ف تفسیر القرآن» مرحوم شیخ طوس(ره) در جلد دوم
صفحه 147 هم همین طور فرموده که: «فَانْ انتَهوا» یعن «امتنعوا عن کفرهم بالتوبة منه» اگر اینها از کفرشان برگشتند خدا
اینها را مبخشد، حالا ما گفتیم همان کلمه فتنه را به کار ببریم، امتناع از فتنه، همان که در خود آیه آمده، بعد شیخ طوس(ره)
مفرماید: «ف قول مجاهد و غیره من المفسرین» یعن این ی امری است که مورد اتفاق مفسرین بوده، مفسرین از عامه و
خاصه تا همان زمان که شیخ طوس(ره) «التبیان ف تفسیر القرآن» را نوشتند. بنابراین عرض کردیم، بیاییم بوییم «فَانْ

انتَهوا» یعن از مطلق قتال، یا «فَانْ انتَهوا» از قتال در مسجد الحرام، اینها به نظر مرسد که با ظاهر آیه سازگاری ندارد.

بررس مراد از

«فَانْ انتَهوا» 

در کلام صاحب کتاب الفاح المسلح

برخ از بزرگان و اساتید یعن آیت اله سید کاظم حائری(دامت برکاته) کتاب دارند به نام «الفاح المسلّح» که راجع به همین
بحث جهاد ابتدای در آنجا بحث شده، ایشان «فَانْ انتَهوا» را امتناع از قتال معنا کردند و بعد ی نتیجهای هم از این آیه شریفه
گرفتند و فرمودند: «آیه دلالت دارد که اگر کفار در جن با مسلمانها امتناع از قتال کردند و دست از قتال برداشتند، شما دیر

حق ندارید کاری کنید چون «انَّ اله غَفُور رحيم» پس رهایشان کنید، خدا اینها را مبخشد».

بعد فرمودند: «از نظر اصول این عبارت اطلاق دارد، یعن حتّ اگر این کفار بادء به جن باشند، حت اگر خودشان ابتدا
کردند به جن با مسلمانها، حالا مسلمانها هم با ایشان برخورد کردند، به جای رسید که آنها دست از قتال برداشتند و تسلیم
ر جنه بعد الانتهاء نباید دیادامه یابد نیست» و در نتیجه این آیهی شریفه دلالت دارد بر این ه جناین ر حقشدند، اینجا دی

ادامه پیدا کند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1635
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=39


مناقشه بر نظر صاحب الفاح المسلح از منظر مختار

این بیان متفرع بر این است که ما انتها را به معنای امتناع از قتال بیریم. در حال که عرض کردیم انتها به معنای امتناع از فتنه
است، امتناع از کفر است.

یادآوری2: بررس مراد از عنوان فتنه و تبیین قرائن متعدد دال بر معنای مختار

) گفتیم فتنه به معنای شرک و کفر است و ما شواهد متعددی را شاید سه رسیدیم به آیه 193 بقره؛ (و قَاتلُوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ
یا چهار شاهد را مجموعاً بر این مدعا اقامه کردیم. مرحوم شیخ طوس(ره) در «التبیان ف تفسیر القرآن» مفرماید: «و الفتنة
عن اب فرماید: «و هو المرویکند و بعد مقول ابن عباس و قتاده و مجاهد و الربیع و ابن زید» اینها را نقل م الشرک ف

جعفر(علیه السلام)» یعن از امام باقر(علیه السلام) هم همین نقل شده که: فتنه به معنای شرک است.

بررس ی سؤال: چرا در آیه بجای شرک و کفر، فتنه به کار رفته است؟

) چرا خدا کلمه آن وقت ممن است سؤال بشود که خدا به جای اینه بفرماید کفر یا شرک ول مفرماید: (حت َّ تَونَ فتْنَةٌ
«فتْنَةٌ» را آورد؟ که دو جواب در این زمینه وجود دارد:

جواب اول: 

منظور از ذکر سبب، ارادهی مسبب است

کنند و ارادهی مسبب دارند؛ فتنه، منشأ برای کفر است، یعنپاسخ اول این است که در عرب روشن است که ذکر سبب م
فتنهای که کفار مکردند، یعن شنجه مکردند، اخراج از بلد مکردند، تا اینه مسلمانها را به کفر و شرک برگردانند، خدای

تبارک و تعال همان غایت و مسبب را که کفر است اراده کرده ول سبب را ذکر کرده و ارادهی مسبب کرده.

جواب دوم:

کفر، فتنه نامیده شده چون همانند فتنه، منجر به هلاکت مشود

مرحوم شیخ طوس(ره) ی تعبیر دیری دارند که البته شیخ طبرس(ره) (468-548هـق) در «مجمع البیان ف تفسیر القرآن»
نیز از ایشان این تعبیر را گرفته و مفرماید: «و إنما سم الفر فتنة لأن الفر یودی إل الهلاک کما أنّ الفتنة تودی إل الهلاک»

همانطوری که کفر منجر به هلاکت مشود، فتنه هم منجر به هلاکت مشود.

مناقشه بر جواب دوم از منظر مختار: تعلیل صحیح نیست

فر» خدای تبارک و تعالکردند «لغایة الکردند و اخراج از بلد منجه مبه نظر ما این تعلیل درست نیست، همان که کفار ش
همان را در اینجا اراده فرموده.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193


یادآوری3:

مناقشهی چهارم

بر دلیل صاحب کتاب جهاد در اسلام از منظر مختار

) باز به نته دیروز اضافه کنیم در بحث شرک؛ اینه ما در جن ابتدای و در جهاد ابتدای مگوییم (و قَاتلُوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ
مسلمانها مروند با مشرکین جن مکنند که یا اسلام بیاورند و یا کشته شوند، مقصود از این اسلام، همین اسلام ظاهری
است، یعن مثل همان قضیهای که در فتح مه به وجود آمد و ابوسفیان آمد اسلام آورد و الا الآن هم خیلها شهادتین را

مگویند ول ممن است ایمان قلب نداشته باشند!

اشتباه صاحب کتاب جهاد در اسلام این است که شرک و ایمان را مخواهد به شرک و ایمان قلب معنا کند ولو اینه ما همان
را هم جواب دادیم که آن هم اختیاری است، ول اساساً در این آیات، بحث از شرک و اسلام قلب نیست، بحث از همین شرک و
اسلام ظاهری است. همین که به حسب ظاهر بویند: «لا اله الا اله» همان منافق را به خاطر همین اسلام ظاهری، نمتوان
کشت یعن همان منافق به خاطر اسلام ظاهریاش پاک است و نجس نیست،. وقت ما مگوییم مشرکین نجساند، یعن شارع
و خدای تبارک و تعال همین اسلام زبان و اقرار زبان را به عنوان اسلام ظاهری قرار داده و ی احام هم برایش بار کرده،
را مطرح کنیم اصلا و ایمان قلب ه ما بیاییم بحث شرک قلباست این است، اساساً این آنچه که در این بحث جهاد ابتدای
) فتنه را به معنای شرک موضوع ندارد. پس اساساً این اسلام و شرک که در اینجا مطرح است (و قَاتلُوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ
مگیریم، سؤال این است که مراد از این شرک، شرک ظاهری است یا شرک باطن؟ یا به تعبیر دیر، مراد از مقابلش که اسلام
؟ پاسخ این است که قطعاً مراد شرک ظاهری و اسلام ظاهری است، که اسلام ظاهری یعناست، اسلام ظاهری است یا باطن
همین اقرار به شهادتین. لذا ابوسفیان هم آمد اسلام ظاهری آورد، من تبع او هم آمدند اسلام ظاهری آوردند و دماءشان هم

محفوظ ماند.

» که توضیح خواهیم داد؛ ما دیروز عرض کردیم و تقاضا مکنم آقایان خوب دقت کنید؛ هل ونَ الدِّيني رسیم به فراز «وم
نمتوانیم بوییم آنچه ما مفهمیم صد در صد درست و مطابق قرآن است، چرا که اساساً تفسیر، از علوم بسیار مشله است،
أبعد من عقول الرجال من تفسیر القرآن» یعن ءاز وجود پیامبر(ص) در این زمینه است که حضرت فرمودند: «لیس ش روایت
چیزی که بسیار بسیار برای عقول مشل است و کمتر عقل متواند به آن راه پیدا کند، تفسیر قرآن است، ما هم نباید تفسیر

قرآن را همینطور ساده بیریم و بوییم هر کس از راه رسید متواند قرآن را تفسیر کند.
 

اسلام دین جن نیست، بله به عنوان آخرین دین اله در مقابل هر توطئهای دارای برنامه است

خلاصه اینه تا اینجا چند نته را از آیات مشود استفاده کرد؛ ی نته مهم این است که باز در ذهن بعضها بود که دیروز
گفتند جن برای این است که اسلام با زور غلبه پیدا کند! نه، گفتیم سیاست کفار از اول ال الآن و تا زمان ما بر این بوده که
)، یعن اصلا این سیاست اولیهی کفار بوده که آنها بیایند کفر را با زور من دِينع موكدري َّتح مَلُونقَاتالُونَ يزي لا کفار بیایند: (و
تحمیل کنند، این سیاست را اسلام به عنوان آخرین دین اله که باید در مقابل هر توطئهای جواب داشته باشد، دارد یعن در
مقابل این توطئه، اسلام آمد این را بیان کرد که شما هم جهاد ابتدای کنید «حتّ تردون الفار عن کفرهم»، منتها کفار با شنجه
و تعذیب مآمدند و اجبار مکردند که مسلمانها به کفر برگردند، اما در جهاد ابتدای فرمودند که اول باید دعوت بشوند، باید
افرادی بفرستند که اسلام را به کفار اطلاع بدهند، ادله را بیان کنند، معجزات ذکر شود، بعد که اینها ذکر شد، اگر قبول نردند
) لذا این تعبیر که مگویند: «اسلام دین جن است» چنین نیست و از همان کتاب این عبارت را (و قَاتلُوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ
برای آقایان بخوانم؛ ما شواهدی را در بحث دیروز ذکر کردیم و همچنین در بحث امروز «انَّ اله غَفُور رحيم» هم ی از شواهد

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=217
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=39


خوب بر این معناست که مراد از فتنه همان کفر و شرک است. از ابتدای اسلام از ابن عباس گرفته، جمیع مفسرین و همچنین
روایت از امام باقر(علیه السلام) است که فتنه به معنای شرک است.

تبیین مغالطات و بدفهمهای صاحب کتاب جهاد در اسلام از معان آیات

آن وقت در کتاب «جهاد در اسلام» ببینید چه عبارت دارد؟ ایشان به «ظن قوی» آورده که «تفسیر فتنه به شرک از طرف
کسان مطرح شده که معتقد بودند جهاد در اسلام به معنای تحمیل عقیده با قدرت اسلحه است»!؟. یعن ما بوییم امام
باقر(علیه السلام) که فتنه را به شرک معنا کرده یا از اول مفسرین که چنین معنا کردند، این عقیده را داشتند!!! این ادعای
واضح البطلان است؛ حال ی وقت است ی معنای در این صد تا دویست ساله اخیر به وجود آمده که مشود این حرفها
را برایش مطرح کرد، اما ی مطلب که از اول اسلام بوده، این ادعا در مورد آن چیزی جز مغالطه و بد فهم نیست؛ چه اینه
تْنَةالْف َلوا ادلَّما ردانش پژوهان محترم دقت فرمودید که ما از خود اشدّیت و از خود آن آیه 91 سوره نساء که فرمود: (ک
ارکسوا فيها) و قرائن دیر به خوب استفاده کردیم که مراد از فتنه، شرک و کفر است، پس این سیاست در ذهنتان باشد، این
)، ولو اینه ما گفتیم این مَلُونقَاتي الَّذِين هال بِيلس لُواْ فقَات کند. البته در آیه 190 فرمود: (وپیدا م روشن معنای خیل ی
) ضمیر «هم» را هم به «مطلق کفار» باید برگردانیم و به طور شرط نیست و مفهوم ندارد اما این (و قَاتلُوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ

کل باید با اینها مقاتله کرد.

بررس مراد از فراز «و يونَ الدِّين له»، ضمن بیان معان لغوی و استعمال «دین» در قرآن

» یعن چه؟ یعن اینه اسلام مگوید جن کنید آیا برای این هل ونَ الدِّيني دقیقتر این است که فراز«و منتها مطلب خیل
است که فقط کفار بیایند ی اسلام ظاهری بیاورند و تمام؟ مفرماید نه، ی غایت دیری هم دارد، دین برای خدا باشد، بحث
این است که این دین در آیه به چه معناست؟ در لغت برای دین معان متعددی ذکر شده. مدانید بین «دین» و «دین» فرق
ی اصل واحد ارجاع داد، «دان الرجل اذ استقرض» وقت شود به یهست، اما با تحقیق در معنای لغوی، این دو را نیز م
کس قرض مگیرد مگویند «دان الرجل»، حالا آیا اسم مفعول مدین و مدیون در صورت که این لازم باشد درست است یا
نن به، فهو دید به، تدیتعب» است که در لغت مطرح است، پس «دان بالاسلام دیناً»، یعن از حرفهای درست نیست، این هم ی

مثل السادة فهو سیدٌ»،

بررس معنای لغوی دین در کتاب معجم مقاییس اللغة؛

من الانقیاد و الذل»، دین در جای گوید: «هو جنسدر کتاب «معجم مقاییس اللغة» نوشته احمد بن فارس (م395 هـ ق) م
است که ی اطاعت در کار باشد، در جای است که ی انقیادی در کار باشد، در جای است که ی ذل به معنای خضوع و
خشوع در کار باشد. بعد مفرماید: «فالدین الطاعة» دین در طاعت هم استعمال شده «یقال دان له دیناً إذا اصحب و انقاد و
اطاع و قوم دین ای قوم مطیعون منقادون» این تعبیر برای خود من تازگ داشت که چرا به مدینه مگویند مدینه؟ در لغت عرب
مدینه یعن شهر، اما در این کتاب «معجم مقاییس اللغة» مگوید: مدینه «سمیت بذل لأنها تقام فیها الطاعة» چون جای است
که در آن اطاعت مشود، یعن بعد از اینه رسول خدا(صل اله علیه و آله) آمدند به مدینه، قبلا اسمش یثرب بود و بعد شد
مدینه، چون آن موقع اطاعت را مردم شروع کردند. پس دین، انقیاد، خشوع، طاعت. به معنای «عادت» هم آمده، چرا؟ یعن
آنچه که عادت انسان است را دین مگویند، برای اینه نفس انسان وقت به ی چیزی عادت پیدا کرد مطیع او مشود، این هم
از همین جهت است، نفس انسان وقت به ی چیزی عادت پیدا کرد مطیع آن مشود؛ بعد مگوید «یوم الدین» یعن «یوم
الحم و قال قوم عن حساب و الجزاء» یعن مال یوم الدین را به معنای روز حساب و جزا مگیریم، ول ایشان به معنای

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=91
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=91
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=190
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=191
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=191


«یوم الحم» معنا کرده. پس دین به معنای طاعت، انقیاد، عادت و حم آمده است.

بررس معنای لغوی دین در کتاب التحقیق ف کلمات القرآن؛

در این کتاب «التحقیق ف کلمات القرآن» مرحوم علامه میرزا حسن مصطفوی(ره) (1334-1426هـق) ی نته مشخص است
چه این که ما وقت کتب لغت را زیر و رو مکنیم در معنای دین دو خصوصیت وجود دارد، ی خضوع و اطاعت و دوم در
مقابل ی برنامه و مقررات، یعن دین را آنجای مگویند که ی قانون باشد، ی کس هم نسبت به آن قانون خضوع پیدا کند،
اینجا عرب کلمهی دین را استعمال مکند. بعد ایشان مگوید: «إن الاصل الواحد ف هذه الماده هو الخضوع و الانقیاد قبال
برنامج او مقررات معینة و یقهر منه» مفرماید: این معنای اصل دین است، آن وقت طاعت، تعبد، محومیت، مقهوریت، «و
التسلیم ف مقابل امر او حم او قانونٍ او جزاء»، همه از فروع همان انقیاد در مقابل قانون است، این تعبیر را هم دارند که: اگر
از جانب قانونگذار دین را بخواهیم معنا کنیم «یطلق علیه الحم» مگوییم دین خدا(سبحانه و تعال) یعن احام خدا، دین خدا
یعن جزای که خدا مخواهد بدهد، اگر از جانب عمل کننده و آن پذیرندهی دین بخواهیم بوییم به معنای اطاعت است،

مگوییم این آقا دین دارد، یعن آن قانون را قبول کرده و آن را اطاعت مکند.

بررس نظر صاحب کتاب جهاد در اسلام پیرامون معنای دین، مستفاد از المنجد؛

اینها را چرا گفتیم؟ برای این گفتیم که در کتاب «المنجد» ی از معان و موارد استعمال دین را به معنای «سلطنت» بیان
ر الآن دین را چطور معنا کند؟ (وکلمه فتنه را آن طوری معنا کرده، دی کرده، آن وقت صاحب کتاب «جهاد در اسلام» وقت
) گفته: «دین یعن حومت»!!! طبق آن معنای که ایشان کرده اینطور مشود، (و قَاتلُوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ) هل ونَ الدِّيني
جن کنید با کفار تا زمان که فتنه، چون ایشان فتنه را عذاب و شنجه معنا کرد پس با کفار بجنید تا دست از شنجهی

مسلمانها بردارند.

مناقشه بر نظریهی صاحب کتاب جهاد در اسلام؛

حالا اگر فرض کنیم دیر مسلمان در مه نمانده که اینها شنجهاش کنند این آیه نباید موضوع داشته باشد! طبق آن معنا باید
ی مسلمانهای در مه باشند، کفار اینها را شنجه کنند تا این آیه موضوع داشته باشد، در حال که این نیست، اسلام مگوید
«و قَاتلُوهم»، فتنه از بین برود، بعد ایشان که فتنه را به شنجه معنا مکند مگوید: «حومت و سلطنت برای خدا باشد»!!! اما
) یعن شرک نباشد و دین یعن آن قانون و احام یا این طوری که جمیع مفسرین آمدند معنا کردند (و قَاتلُوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ
اطاعت، اطاعت فقط برای خدا باشد یعن دیر مردم غیر از خدا کس دیری را اطاعت ننند، هدف از جهاد ابتدای این است

( تَونَ فتْنَةٌ و يونَ الدِّين له) پس مراد از دین همین است، آن وقت شاهد بر این عرض ما این است که باز:

شاهد اول: کلمات مفسرین؛ مفسرین که تماماً دین را به معنای احام خدا، اطاعت و قانون خدا بیان کردند.

شاهد دوم:

 َّتح ملُوهقَات ر داریم (وآیه دی ی ،( هل ونَ الدِّيني ؛ در خودِ قرآن کریم کلمهی دین زیاد به کار برده شده (واستعمالات قرآن
) آنجا که کلمهی «کله» دارد را نمتوانیم به حومت و سلطنت معنا کنیم! برای اینه در میان هل ونَ الدِّيني تْنَةٌ وونَ فَت
) توبه29 یعن «و لا یعتقدون بدین الحق»، آیه شریفه قالْح دِينُونَ دِينلا ي ندارد! این آیه (و مشرکین، خداوند هیچ سلطنت

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=191
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=191
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=139
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=191
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=29


دِينًا»آل عمران85 (و ملاسالا رغَي تَغبن يم م خدا، قانون خدا، «وگوییم به معنای همان حغافر 15 را م ( الدِّين لَه ينصخْلم)
باً ولَع ممائده54 یا این آیه (اتَّخَذُوا دِینَه ( هن دِينع منتَدَّ مرن ينساء125 (م ( نسحم وه و هل ههجو لَمسا نمدِينًا م نسحا نم
) انعام70 در قرآن هیچ جا کلمهی دین در حومت و سلطنت استعمال نشده و دین مراد همین اطاعت خدا یا قانون لَهواً

خداست، دین باید برای خدا باشد.

بررس مراد از فراز «فلا عدوان» در آیه؛ طبق قانون مزاوجه عدوان در اینجا به معنای قتل است

بعد در ادامه مفرماید (فَانْ انتَهوا فََ عدْوانَ ا علَ الظَّالمين) اگر اینها امتناع کردند باز دو مرتبه ترار مکند، البته ترار
نیست چون مگوییم که اینها نتهی دیری را مخواهد بفرماید، یعن اگر از کفر امتناع کردند و اسلام آوردند دیر (فََ عدْوانَ
) حواستان باشد فقط باید آنهای که بر کفر باق هستند را بشید! اما آنهای که بر کفر باق نیستند را نباید ينمالظَّال َلع ا
بشید «فَانْ انتَهوا» یعن «فان امتنعوا من الفر و اذعنوا بالاسلام فلا عدوان»، این عدوان به معنای قتل است، آن وقت این
شند تعبیر به عدوان شده در آیه؟ عدوان یعنشود که چرا اگر مسلمانها از طرف خدا اجازه دارند کفار را بسؤال مطرح م
تعدّی، اینجا ی قانون است به نام قانون مزاوجه که از ازواج مآید، قانون مزاوجه از قوانین است که در فصاحت و بلاغت
رعایت مشود، مثل اینطور که مگوییم «جزاء السیئة سیئةٌ مثلها»، در حال که وقت شما دارید قصاص مکنید آن قصاص
دیر سیئه نیست اما به اعتبار مزاوجه مگوییم این در مقال آن، «فَمن اعتَدي علَيم فَاعتَدُوا» این قانون را قانون مزاوجه
ََاند، «فکه بر کفرشان باق آنهای الظالمین» یعن فلا قتل إلا عل» اینجا هم مراد همین است یعن « مگویند، «فََ عدْوانَ
» عین این تعبیر را هم مرحوم شیخ طوس(رحمه اله) در «التبیان ف تفسیر القرآن» دارد «امتنعوا من ينمالظَّال َلع انَ ادْوع
الفــر و اذعنــوا بــالاسلام فلا عــدوان إلا علــ الظــالمین أی فلا قتــل علیهــم و لا قتــل إلا علــ الظــالمین أی الــافرین» یــا بــوییم

«مشرکین» فرق نمکند «المقیمین عل کفرهم»

بررس مختار علامه طباطبای(رحمه اله) از دو فراز «فان انتهوا»

عرض کردیم مرحوم علامه طباطبای(رحمه اله) «فَانْ انتَهوا» اول را فرمودند باید بوییم «أی امتنعوا عن القتال ف المسجد
الحرام». آن وقت این ان انتهوا دوم را به امتناع از کفر و شرک زدند، اینه فرمودند برای اینه در آیه ترار لازم نیاید ما
اینطوری معنا مکنیم «فَانْ انتَهوا» آیه 192 را فرمودند امتناع از قتال در مسجد الحرام «فَانْ انتَهوا» در آیه 193 را فرمودند
امتناع از کفر، ما عرض مکنیم که چرا در آنجا بحث این است که اگر امتناع از کفر کردند حالا مسلمان شدند، توبه هم کردند،
) که يمحر غَفُور هنَّ الفرماید: (فَاکه داشتند مجازات هم بشود؟ خدا م که انجام دادند و شرک باز باید به خاطر این قتلهای
عرض کردیم قاعده جب را مشود از آن به خوب استفاده کرد، در این دوم مفرماید حواستان باشد مسلمانها، اگر کفار
هستند که بر شرک باق توانید به قتل برسانید آنهایرا که م امتناع از شرک پیدا کردند، شهادتین را گفتند، شما فقط تنها گروه

باشند، (فََ عدْوانَ ا علَ الظَّالمين)، این هم آیه 193.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=125
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=85
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=40&a=15
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=70
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=54
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=125
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=70
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=194
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=192
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=193

